
II. ULUSLARARASI TÜRK DÜNYASI
GENÇ AKADEMİSYENLER KONGRESİ

İLAHİYAT BILDIRILERI





II. ULUSLARARASI TÜRK DÜNYASI
GENÇ AKADEMİSYENLER KONGRESİ

İlahiyat Bildirileri

Editörler
Dr. Mustafa Murat BATMAN

Dr. Yunus KOCABIYIK
Dr. Necip Sefa DEMİR 

Tuğba TÜRKAN



II. ULUSLARARASI TÜRK DÜNYASI
GENÇ AKADEMİSYENLER KONGRESİ
İlahiyat Bildirileri

Editörler: 	 Dr. Mustafa Murat BATMAN
		  Dr. Yunus KOCABIYIK
		  Dr. Necip Sefa DEMİR 
		  Tuğba TÜRKAN
		
		

Satır Yayınları 		  : 005

© Satır Yayınları.
Bu kitabın tüm hakları saklıdır. Yayın hakları Satır Yayınlarına aittir. Kitabın hiçbir 
bölümü yayıncının izni olmadan fotokopi ve bilgisayar ortamında yeniden üretilemez, 
çoğaltılamaz ve yayınlanamaz.

1. Baskı, 2025

Genel Yayın Yönetmeni: Dr. Mustafa Murat BATMAN
Yayın Yönetmeni: Dr. Necmettin AYAN
Redaksiyon: Fatma Melike KOCABIYIK
Kapak ve İç Tasarım: Genç Akademisyenler Birliği

Sertifika No: 52518

KÜTÜPHANE KARTI
Editör: BATMAN, Mustafa Murat, KOCABIYIK, Yunus, DEMİR, Necip Sefa, 
TÜRKAN, Tuğba, II. ULUSLARARASI TÜRK DÜNYASI GENÇ AKADEMİSYENLER 
KONGRESİ İLAHİYAT BİLDİRİLERİ
1. Baskı, 17x24 cm
168 sayfa, kaynakça var
ISBN: 978-605-73290-5-9	
1. Türk 2. Kongre 3. Akademisyenler

SATIR YAYINLARI
Şenyuva Mahallesi Şeyhan Caddesi, No:11-C/13 Keçiören/Ankara

Satır Yayınları, Genç Akademisyenler Birliği markasıdır.



3T D G A K

ÖMER NESEFÎ’NİN TEFSİRİ ÖRNEKLİĞİNDE 
MÂVERÂÜNNEHİR YORUM GELENEĞİNDE HURÛF-U 
MUKATTAA OLGUSU	
Mustafa Murat BATMAN	

ORTAK KIMLIK İNŞASINDA DIN EĞITIMININ ROLÜ	29
Hasan SÖZEN	

TÜRK DÜNYASINDA DIN EĞITIMI ALANINDA ÖĞRETMEN 
YETIŞTIRME VE ÇOKKÜLTÜRLÜLÜK	
Sümeyra ARICAN	

TÜRK KÜLTÜR DÜNYASINA TASAVVUF VE SÛFÎLERIN 
TESIRI	
Muhammed KOÇ	

MAWARAUNNAHR AS A PIONEERING EXPERIENCE IN THE 
CONSTRUCTION OF CIVILIZATION	
Ahmet ATEŞYÜREK	

TÜRK İSLAM KÜLTÜREL MİRASININ ÖĞRETİMİYLE İLGİLİ 
DERS İÇERİKLERİNİN İNCELENMESİ: ANADOLU İMAM 
HATİP LİSESİ MESLEKİ ARAPÇA DERSİ BAĞLAMINDA BİR 
DEĞERLENDİRME	
Yasin YİĞİT
Mehmet YENİCE	

7

13

29

45

65

77

içindekiler

KONGRE BİLGİLERİ

89



4 T D G A K

HANEFÎ FIKIH GELENEĞINDE TÜRKISTAN NEREYE DÜŞER: 
MÂVERÂÜNNEHIR HANEFÎ EKOLÜ KRITIĞI	
İbrahim TÜRK	

ARAP SEYYAHLARIN GÖZLEMLERI IŞIĞINDA TÜRK 
MITOLOJISINDE TANRI TASAVVURU	109
Hacer ARSLAN	

TÜRK İSLAM EDEBIYATINDA NÂBÎ’NIN HAYRIYYE’SINDE 
YER ALAN DINÎ UNSURLAR	
Yusuf YILMAZ 	
Elmas Burcu KARATAŞ 	

TÜRK İSLAM SANAT GELENEĞINDE RESIM SANATININ 
GELIŞIMI	
Sena TENGIZ	

BUHÂRADA TASAVVUFUN OLUŞMASINA KATKI 
SAĞLAYAN BIR SÛFÎ MÜELLIF KELÂBÂZÎ (Ö. 380/990)’NIN 
ÖLÜME GETIRDIĞI YORUMLAR
Murat İSMAİLOĞLU
Vahit GÖKTAŞ

MÂVERÂÜNNEHIR BÖLGESI BAĞLAMINDA TE’VILÂT’UL 
KUR’ÂN ADLI TEFSIRDE KIRAATLERIN TEVCIHI
Sümeyye AYSU

99

109

125

141

151

159



5T D G A K



6 T D G A K



7T D G A K

KONGRE YÜRÜTÜCÜSÜ

Genç Akademisyenler Birliği

DESTEKLEYEN KURUMLAR

T. C. Cumhurbaşkanlığı İletişim Başkanlığı

Türkiye Maarif Vakfı

Türk İşbirliği ve Koordinasyon Ajansı Başkanlığı (TİKA)

Yurtdışı Türkler ve Akraba Topluluklar Başkanlığı (YTB)

Yunus Emre Enstitüsü

PAYDAŞ ÜNIVERSITE VE KURUMLAR

Ankara Üniversitesi

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi

Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi

Bartın Üniversitesi

Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi

Erzurum Teknik Üniversitesi

Gazi Üniversitesi

Kayseri Üniversitesi

Kırşehir Ahi Evran Üniversitesi

Sakarya Üniversitesi

Sakarya Uygulamalı Bilimler Üniversitesi

Taşkent Devlet Hukuk Üniversitesi

Taşkent Devlet Doğu Araştırmaları Üniversitesi

Türk Dünyası Parlamenterler Vakfı

Uluslararası Akademisyenler Derneği

Yalova Üniversitesi

Yıldız Teknik Üniversitesi



8 T D G A K

KONGRE ONUR KURULU

Dr. Abdullah ÇALIŞKAN, Türk Dünyası Parlamenterler Vakfı Başkanı

Abdullah EREN, Yurtdışı Türkler ve Akraba Topluluklar Başkanı

Prof. Dr. Abdurrahman ALİY, Yunus Emre Enstitüsü Başkanı

Prof. Dr. Ali Cengiz KÖSEOĞLU, Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi Rektörü

Prof. Dr. Birol AKGÜN, Türkiye Maarif Vakfı Yönetim Kurulu Başkanı

Prof. Dr. Bülent ÇAKMAK, Erzurum Teknik Üniversitesi Rektörü

Prof. Dr. Eyüp DEBİK, Yıldız Teknik Üniversitesi Rektörü

Prof. Dr. Fahrettin ALTUN, T.C. Cumhurbaşkanlığı İletişim Başkanı

Prof. Dr. Hamza AL, Sakarya Üniversitesi Rektörü

Prof. Dr. Kurtuluş KARAMUSTAFA, Kayseri Üniversitesi Rektörü

Prof. Dr. Mehmet BAHÇEKAPILI, Yalova Üniversitesi Rektörü

Prof. Dr. Mehmet SARIBIYIK, Sakarya Uygulamalı Bilimler Üniversitesi Rektörü

Prof. Dr. Musa Kazım ARICAN, Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi Rektörü

Prof. Dr. Mustafa Kasım KARAHOCAGİL, Kırşehir Ahi Evran Üniversitesi Rektörü

Prof. Dr. Naci BOSTANCI, Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Rektörü

Prof. Dr. Necdet ÜNÜVAR Ankara Üniversitesi Rektörü

Serkan KAYALAR, Türk İşbirliği ve Koordinasyon Ajansı Başkanı

Prof. Dr. Orhan UZUN, Bartın Üniversitesi Rektörü

Prof. Dr. R. Gulchehra Shavkatovna, Taşkent Devlet Doğu Araştırmaları Üni. Rektörü

Prof. Dr. R. Cüneyt ERENOĞLU, Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi Rektörü

Prof. Dr. R. Islambek RUSTAMBEKOVİCH, Taşkent Devlet Hukuk Üniversitesi Rektörü

Prof. Dr. Uğur ÜNAL, Gazi Üniversitesi Rektörü

KONGRE BILIM KURULU

Prof. Dr. Abdulkerim YILDIRIM (Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi)

Prof. Dr. Ahmet ÜNSAL (Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi)

Prof. Dr. Ahmet Saim KILAVUZ (Mudanya Üniversitesi)

Prof. Dr. Almir FATIC (Sarajevo Üniversitesi-Bosna Hersek)

Prof. Dr. Anvarbek MOKEYEV (Kırgızistan-Türkiye Manas Üniversitesi-Kırgızistan)

Prof. Dr. Arshi KHAN (Aligarh Muslim Üniversitesi-Hindistan)

Prof. Dr. Ayşen APAYDIN (Ankara Üniversitesi)



9T D G A K

Prof. Dr. Azra ZAIMOVIC (Sarajevo Üniversitesi-Bosna Hersek)

Prof. Dr. Bakhtiyor RASULOV (Andijon Devlet Pedagoji Enstitüsü Rektörü)

Prof. Dr. B. Shahnez SOUMAYA (E. Abdülkadir İslami İlimler Üniversitesi- Cezayir)

Prof. Dr. Bilal KEMİKLİ (Bursa Uludağ Üniversitesi)

Prof. Dr. Cengiz BUYAR (Kırgızistan-Türkiye Manas Üniversitesi-Kırgızistan)

Prof. Dr. Dildora UMARKHANOVA (Taşkent Devlet Hukuk Üniversitesi – Özbekistan)

Prof. Dr. Ejder OKUMUŞ (Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi)

Prof. Dr. Eldar ASLANOV (Azerbaycan Devlet Pedagoji Üniversitesi-Azerbaycan)

Prof. Dr. Elman QULIYEV (Azerbaycan Pedagoji Üniversitesi-Azerbaycan)

Prof. Dr. Elnur Hasan MİKAİL (Kars Kafkas Üniversitesi)

Prof. Dr. Eyüp BAŞ (Ankara Üniversitesi)

Prof. Dr. Fatih KOCA (Ankara Üniversitesi)

Prof. Dr. Ferruh TUZCUOĞLU (Sakarya Üniversitesi)

Prof. Dr. Fırat PURTAŞ (Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi)

Prof. Dr. Gaybulla BABAYAR (Özbekistan Bilimler Akademisi)

Prof. Dr. Habibullaev Davlatjon YULCHİBOYEVİCH (Taşkent Devlet Hukuk Üniversitesi)

Prof. Dr. Hamid LAHMAR (Sidi Mohamed Ben Abdellah Üniversitesi-Fas)

Prof. Dr. Hazratqulov Odilbek TURSUNOVICH (Taşkent Devlet Hukuk Üniversitesi)

Prof. Dr. İbrahim AYDINLI (Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi)

Prof. Dr. İbrahim ERMENEK (Ankara Üniversitesi)

Prof. Dr. İhsan ERDOĞAN (Başkent Üniversitesi)

Prof. Dr. İhsan ÇAPCIOĞLU (Ankara Üniversitesi)

Prof. Dr. İldor TULYAKOV (Özbekistan Devlet Gelişim ve Strateji Merkezi)

Prof. Dr. Inom MAJIDOV Urishevich (Özbekistan Milli Üniversitesi)

Prof. Dr. İrfan ASLAN (Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi)

Prof. Dr. İrfan AYCAN (Ankara Üniversitesi)

Prof. Dr. İsa HABİBBEYLİ (Azerbaycan Milli Elimler Akademisi)

Prof. Dr. İslambek RUSTAMBEKOV (Taşkent Devlet Hukuk Üniversitesi-Özbekistan)

Prof. Dr. Juliboy ELTAZAROV (Silk Road International Üniversitesi-Özbekistan)

Prof. Dr. Jusup PIRIMBAEV (Kırgızistan-Türkiye Manas Üniversitesi-Kırgızistan)

Prof. Dr. Kamalia MEHTİYEVA (Paris 1 Panthéon Sorbonne Üniversitesi-Fransa)

Prof. Dr. Katerina TOSHEVSKA (SS. Cyril And Methodius-Kuzey Makedonya)



10 T D G A K

Prof. Dr. Marufjon YULDASHEV (State Institute of Arts and Culture-Özbekistan)

Prof. Dr. Mehmet ÖZDAMAR (Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi)

Prof. Dr. Mustafa SARIBIYIK (Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi)

Prof. Dr. Münire Kevser BAŞ (Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi)

Prof. Dr. Narziev Otabek SADİEVİCH (Taşkent Devlet Hukuk Üniversitesi)

Prof. Dr. Neslihan KARATAŞ DURMUŞ (Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi)

Prof. Dr. Ramakrushna PRADHAN (Hindistan Guru Ghasidas Vishwavidyalaya Ün.)

Prof. Dr. Rodziah Binti ATAN (Putra Üniversitesi-Malezya)

Prof. Dr. Said GULYAMOV (Taşkent Devlet Hukuk Üniversitesi-Özbekistan)

Prof. Dr. Selçuk COŞKUN (Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi)

Prof. Dr. Shuhrat SİROJİDDİNOV (Devlet Özbek Dili ve Edebiyatı Üni. – Özbekistan)

Prof. Dr. Sönmez KUTLU (Ankara Üniversitesi)

Prof. Dr. Şahin AHMETOĞLU (Kırıkkale Üniversitesi)

Prof. Dr. Şefika Şule ERÇETİN (Hacettepe Üniversitesi)

Prof. Dr. Zekeriya AKMAN (Kırıkkale Üniversitesi)

Doç. Dr. Adem YILDIRIM (Kırıkkale Üniversitesi)

Doç. Dr. Damira JAPAROVA (Kırgızistan-Türkiye Manas Üniversitesi-Kırgızistan)

Doç. Dr. Denis KUZNETSOV (Moskova Devlet Uluslararası İlişkiler Enstitüsü-Rusya)

Doç. Dr. Dilfuza JORAKULOVA (Semerkant Devlet Üniversitesi-Özbekistan)

Doç. Dr. Francirosy CAMPOS BARBOSA (São Paulo Üniversitesi-Brezilya)

Doç. Dr. Hasan Ali ÇELİK (Sakarya Uygulamalı Bilimler Üniversitesi)

Doç. Dr. Kemal ŞAMLIOĞLU (Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi)

Doç. Dr. Mehtap YÜCEL BODUR (Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi)

Doç. Dr. Obidjon SHOFİYEV (Termiz Üniversitesi-Özbekistan)

Doç. Dr. Oğuz GÖKSU (Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi)

Doç. Dr. Tezcan ABASIZ (Zonguldak Bülent Ecevit Üniversitesi)

Doç. Dr. Tuba TOMBULOĞLU (Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi)

Doç. Dr. Zaur GASIMOV (Bonn Üniversitesi – Almanya)

Dr. Eduard EGAMBERDİYEV (Taşkent Devlet Hukuk Üniversitesi-Özbekistan)

Dr. Hamid SLİMİ (Kanada Dini Araştırmalar Merkezi-Kanada)

Dr. Hilola SHARİPOVA (Taşkent Devlet Hukuk Üniversitesi-Özbekistan)

Dr. Raziyahan ABDİEVA (Kırgızistan-Türkiye Manas Üniversitesi)



11T D G A K

KONGRE DÜZENLEME KURULU BAŞKANI

Dr. Yunus KOCABIYIK

KONGRE DÜZENLEME KURULU

Doç. Dr. Oğuz GÖKSU

Doç. Dr. Hasan SÖZEN

Dr. Mustafa Alper ENER

Dr. Mustafa Murat BATMAN

Dr. Necmettin AYAN

Dr. Ömer Faruk KARAMAN

Dr. Uğur KARCIOĞLU

Dr. Emre Emrullah BOĞAZLIYAN

Dr. Abdullah ÇELİK

Dr. Muhammad Ali TURDİALİEV

Dr. Volkan KUTLUCA

Dr. Vahdeddin ŞİMŞEK

Öğr. Gör. Cihad İslam YILMAZ

Öğr. Gör. Nurşen ÇAĞLAK

Öğr. Gör. Zeyid KORKMAZ

Arş. Gör. Tuğba TÜRKAN

Seher ARIK

Şükrü ÇETİN

Dr. Ali Asqarhon KOSİMOV

Akmaljon AKRAMOV

Diyora IMAMALİYEVA

Elnora INAMDJANOVA



12 T D G A K



13T D G A K

ÖMER NESEFÎ’NİN TEFSİRİ ÖRNEKLİĞİNDE 
MÂVERÂÜNNEHİR YORUM GELENEĞİNDE HURÛF-U 

MUKATTAA OLGUSU

Mustafa Murat BATMAN*

Özet

Bu çalışma, klasik tefsir geleneği içerisinde önemli bir yere sahip olan hurûf-u mukat-
taa meselesini, Mâverâünnehir tefsir ekolünün seçkin temsilcilerinden Ömer Nesefî’nin (öl. 
537/1142) et-Teysîr fî’t-tefsîr adlı eseri çerçevesinde ele almaktadır. Özellikle Bakara suresinin 
başında yer alan الم harflerine dair yaklaşık otuz farklı görüşü sistematik bir şekilde aktaran 
Nesefî, bu konuda hem tarihi birikimi derleyip korumakta hem de farklı yorum katmanlarını 
bütüncül bir çerçevede ele almaktadır. Müfessir, sahâbe, tâbiîn ve sonraki alimlerden gelen 
rivayetleri kronolojik sırayla ele alarak görüşleri belli bir yöntemle tasnif etmekte ve okuyucu-
ya tarihsel bir perspektif sunmaktadır. Nesefî’nin yaklaşımında rivayet ve dirayet yöntemleri 
dengeli biçimde bir araya getirilmekte, literal, dilbilimsel, kelami, sembolik ve tasavvufi yo-
rumlar birlikte değerlendirilmektedir. Özellikle hurûf-u mukattaanın Kur’an’ın i‘câzına, mey-
dan okuyuculuğuna ve sembolik yapısına dair yorumlar, müfessirin konuya çok katmanlı bir 
şekilde yaklaştığını ortaya koymaktadır. Bununla birlikte kesin bir hüküm belirtmekten kaçın-
ması, onun Hanefî-Mâturîdî düşünce geleneği içindeki ihtiyatlı ve kuşatıcı yorum anlayışını 
yansıtmaktadır. Çalışma, Nesefî’nin hurûf-u mukattaaya dair yorumlarını hem klasik kaynak-
larla hem de Mâverâünnehir tefsir geleneğinin diğer temsilcileriyle karşılaştırmalı olarak ele 
almakta, bu geleneğin nasıl bir yorum metodolojisi geliştirdiğini göstermeyi amaçlamaktadır. 
Sonuç olarak, Nesefî’nin yaklaşımı, hurûf-u mukattaa konusunda klasik dönemin en kapsamlı 
ve metodolojik açıdan örnek yorumlarından biri olarak değerlendirilmelidir.

Anahtar Kelimeler: Mâverâünnehir Tefsir Geleneği, Ömer Nesefi, et-Teysir, Hurûf-u 
Mukattaa, Bakara Suresi

*. Dr. Öğr. Üyesi, Amasya Üniversitesi, Türkiye, m.murat05@hotmail.com  ORCID: 0000-0001-5273-6771



14 T D G A K

THE PHENOMENON OF ḤURŪF AL-MUQATTAʿA IN THE 
EXEGETICAL TRADITION OF MĀWARĀʾ AL-NAHR IN THE 

EXAMPLE OF ÖMER NESEFĪ’S TAFSĪR

Abstract

This article examines the issue of ḥurūf al-muqattaʿa, a highly debated and symbolical-
ly rich topic in the classical Qur’anic exegesis tradition, through the lens of ʿUmar al-Nasafī (d. 
537/1142) and his tafsīr work al-Taysīr fī al-Tafsīr, a significant representative of the Māwarāʾ 
al-Nahr exegetical school. Al-Nasafī’s systematic compilation of approximately thirty diffe-
rent interpretations regarding the disjointed letters “alif lām mīm” at the beginning of Sūrat 
al-Baqara demonstrates both his scholarly rigor and his commitment to preserving the diversity 
of exegetical traditions on this subject. By organizing the transmitted views in a chronological 
order—starting from the Companions, followed by the Successors, and then later scholars—
al-Nasafī offers a methodologically conscious and pedagogically structured presentation of the 
discourse. Al-Nasafī’s interpretive method blends transmitted (riwāyah) and reasoned (dirā-
yah) approaches. He integrates literal, linguistic, theological (kalām-based), symbolic, and Sufi 
(ishārī) dimensions into his exegesis, reflecting the intellectual pluralism of the tradition he 
belongs to. Especially noteworthy is his attention to the iʿjāz (inimitability) of the Qur’an and 
the rhetorical function of ḥurūf al-muqattaʿa as a form of divine challenge (taḥaddī) to the dis-
believers. His choice to avoid making definitive claims regarding their meanings is indicative 
of his adherence to the Ḥanafī-Māturīdī tradition, which emphasizes epistemological caution in 
interpreting mutashābih (ambiguous) verses. The article analyzes al-Nasafī’s views in compa-
rison with other Māwarāʾ al-Nahr scholars, aiming to reveal the methodological distinctiveness 
and epistemological priorities of this exegetical tradition. Ultimately, al-Nasafī’s treatment of 
ḥurūf al-muqattaʿa stands out as one of the most comprehensive and analytically structured 
discussions within the classical tafsīr corpus, offering significant insight into the multi-layered 
nature of Qur’anic interpretation in the Islamic intellectual tradition.

Keywords: Māwarāʾ Al-Nahr Exegetical Tradition, ʿUmar Al-Nasafī, Al-Taysīr, Ḥurūf 
Al-Muqattaʿa, Sūrat al-Baqara



15T D G A K

1. Giriş: Hurûf-u Mukattaa Olgusuna Genel Bir Bakış

Sure No Sure Adı İlk Ayetler
2 البقرة لِِكََ الْْكِِتَاَبُُ لَاا رََيْْبََ ۛ فِِيهِِ ۛهُُدًىً لِِلْْمُُتَّقَِِينََ الم ذَٰ�ٰ
3 آل عمرا هََ إِِالَّا هُُوََ الْْحََيُُّ الْْقَيَُّوُمُُ ُ لَاا إِِ�لَٰٰ الم اللَّهُ�
7 الأعراف نْْهُُ المص كِِتَاَبٌٌ أُنُزِِلََ إِِلَيَْْكََ فَلََاا يَكَُُنْْ فِِي صََدْْرِِكََ حََرََجٌٌ مِّ�ِ
10 يونس الر تِِلْْكََ آيَاَتُُ الْْكِِتَاَبِِ الْْحََكِِيمِِ
11 هود لَتَْْ مِِن لَّدَُنُْْ حََكِِيمٍٍ خََبِِيرٍٍ الر كِِتَاَبٌٌ أُحُْْكِِمََتْْ آيَاَتُهُُُ ثُمََُّ فُصُِّ�ِ
12 يوسف الر تِِلْْكََ آيَاَتُُ الْْكِِتَاَبِِ الْْمُُبِِينِِ
13 الرعد المر تِِلْْكََ آيَاَتُُ  الْْكِِتَاَبِِ وََالَّذَِِي أُنُزِِلََ إِِلَيَْْكََ مِِن رََّبِّ�ِكََ الْْحََق
14 بإراهيم الر كِِتَاَبٌٌ أَنَزََلْْنَاَهُُ إِِلَيَْْكََ لِِتُخُْْرِِجََ النَّاَسََ مِِنََ الظُُّلُمََُاتِِ إِِلَىَ النُّوُرِِ
15 الحجر الر تِِلْْكََ آيَاَتُُ الْْكِِتَاَبِِ وََقُرُْْآنٍٍ مُُّبِِينٍٍ
19 مريم كهيعص ذِِكْْرُُ رََحْْمََةِِ رََبِّ�ِكََ عََبْْدَهَُُ زََكََرِِيَّاَ
20 طه طه مََا أَنَْْزََلْْنَاَ عََلَيَْْكََ الْْقُرُْْآنََ لِِتَشَْْقَىَ
26 الشعراء طسم تِِلْْكََ آيَاَتُُ الْْكِِتَاَبِِ الْْمُُبِِينِِ
27 المنل طس  تِِلْْكََ آيَاَتُُ الْْقُرُْْآنِِ وََكِِتَاَبٍٍ مُُّبِِينٍٍ
28 القصص طسم تِِلْْكََ آيَاَتُُ الْْكِِتَاَبِِ الْْمُُبِِينِِ
29 العكنبوت الم أَحَََسِِبََ النَّاَسُُ أَنَ يُتُْرََْكُُوا أَنَ يَقَُوُلُوُا آمََنَّاَ وََهُُمْْ لَاا يُفُْْتَنَُوُن
30 الرمو الم  غُُلِِبَتَِِ الرُُّومُُ
31 لقمان الم  تِِلْْكََ آيَاَتُُ الْْكِِتَاَبِِ الْْحََكِِيمِِ
32 السجدة ِ الْْعَاَلَمَِِينََ الم  تَنَزِِلُُي الْْكِِتَاَبِِ لَاا رََيْْبََ فِِيهِِ مِِن رََّبِّ�
36 يس يس  وََالْْقُرُْْآنِِ الْْحََكِِيمِِ
38 ص كْْرِِ ص  وََالْْقُرُْْآنِِ ذِِي الذِّ�ِ
40 غافر ِ الْْعَزَِِيزِِ الْْعَلَِِيمِِ حم  تَنَزِِلُُي الْْكِِتَاَبِِ مِِنََ �اللَّهِ
41 تلصف نِِ الرََّحِِيمِِ نََ الرََّحْْ�مَٰٰ حم  تَنَزِِلٌٌي مِّ�ِ
42 الشورى ُ الْْعَزَِِزُُيالْْحََكِِيمُُ لِِكََ يُوُحِِي إِِلَيَْْكََ وََإِِلَىَ الَّذَِِينََ مِِن قَبَْْلِِكََ اللَّهُ� حم  عسق  كََ�ذَٰٰ
43 الخزرف حم  وََالْْكِِتَاَبِِ الْْمُُبِِينِِ
44 الخدان حم  وََالْْكِِتَاَبِِ الْْمُُبِِينِِ
45 الجاثية ِ الْْعَزَِِيزِِ الْْحََكِِيمِِ حم  تَنَزِِلُُي الْْكِِتَاَبِِ مِِنََ �اللَّهِ
46 الأحقاف ِ الْْعَزَِِيزِِ الْْحََكِِيمِِ حم  تَنَزِِلُُي الْْكِِتَاَبِِ مِِنََ �اللَّهِ
50 ق ق  وََالْْقُرُْْآنِِ الْْمََجِِيدِِ
68 القلم ن  وََالْْقَلََمَِِ وََمََا يَسَْْطُُرُُنََو

Tablo 1: Hurûf-u Mukattaa ile Başlayan Sureler ve İlk Ayetleri



16 T D G A K

Kur’an-ı Kerim’deki hurûf-u mukattaa meselesi, tefsir geleneğinde en çok tar-
tışılan konulardan birisidir. “Hurûf”, harf kelimesinin çoğulu olup “Mukattaa” sıfatı 
da, Arapçada kesmek, bir şeyi bütününden ayırmak anlamındaki katʿ kökünden türe-
miştir.(Ragıb el-İsfahani, 1961, s. 114)  Bu harflerin, kelime içindeki harfler gibi biti-
şik değil, kendi isimleriyle hecelenerek telaffuz edilmesi onları ayrılmış, kesik harfler 
şeklinde isimlendirilmesine neden olmuştur. Ayrıca hurûf-u teheccî, fevâtihu’s-süver, 
evâilü’s-süver ve hurûf-u mübheme diye de anılması, tarihi literatürde kaydedilen 
başka adlandırmalardır.(Duman, Altundağ, 1998, s. 401) Hurûf-u mukattaa, yirmi do-
kuz surenin başında yer alan on dört Arap harfini (،ا، ح، ر، س، ص، ط، ع، ق، ك، ل، م، ن 
 tanımlar. Bu harfler, tekli, çiftli, üçlü, dörtlü ve beşli kombinasyonlar halinde (هـ، ى
kullanılarak Kur’an’ın nazmında yer almaktadır. İki istisnanın dışında (el-Bakara ve 
Âl-i İmrân), bu harflerle başlayan surelerin hepsi Mekke döneminde nazil olan sure-
lerde yer almaktadır. Hurûf-u mukattaayla ilgili bu tarihsel veri, onun anlamına dair 
tercihlerde önemli bir faktör olmaktadır.

Tefsir alimleri, bu harfleri tarih boyunca gerek rivayet, gerek kelami, gerekse 
dilbilimsel bakış açılarıyla yorumlama çabası içine girmişlerdir. Kur’an-ı Kerim’deki 
hurûf-u mukattaa meselesi, klasik tefsir geleneğinde müteşâbih konuların başında yer 
almış ve hem selef hem de halef alimleri arasında farklı yaklaşımlara konu olmuştur. 
Selef ulemasının çoğunluğu hurûf-u mukattaa harflerini müteşâbihattan saymış, ge-
nel tutumları mucibince tevil edilmemesi gerektiğini savunmuşlardır. Bu yaklaşım-
da hurûf-u mukattaa, manası sadece Allah Teâlâ tarafından bilinebilecek Kur’anî bir 
vakadır. Konu hakkında Hz. Peygamber’den açık bir beyan gelmemesiyle birlikte 
sahâbe ve tâbiîn gibi ilk neslin de bu harflerle ilgili sorgulama yoluna gitmemesi tevil 
karşıtı görüşün savunulmasında en önemli motivasyon olmuştur. Konuyla ilgili ola-
rak “Bunlar Allah’ın sırrıdır, onların peşine düşmeyin” şeklinde benzer rivayetlerin 
nakledilmesi ise bu görüşün gerekçelendirilmesindeki en etkili malzemeler arasında 
yerini almıştır. (Suyûtî, 1993, 1/658) 

Yorumlama karşıtlığına karşı halef uleması olarak anılan sonraki dönemin 
kelamcı-müfessirleri ise tevil yaklaşımını benimseyerek hurûf-u mukattaanın muh-
temel anlamlara delalet edebileceğini savunmuşlardır. Onlara göre Allah’ın kitabın-
da insanların istifade etmeyeceği ya da hiçbir mana içermeyen ifadelere yer vermesi 
mümtenidir. Kur’an’ın tevil çerçevesi, ayetlerdeki bazı müteşâbih kısımların akli/
nakli delillerle anlamlandırılmasına izin vermektedir. Hz. Peygamber’in dışında 
kimsenin bilmediği iddiasının ise mutlak belirsizliğe değil, özel bir bilgiye delalet 



17T D G A K

ettiği vurgulanmıştır. (Suyûtî, 1993, 1/664)

Hurûf-u mukattaanın tevil edilebileceğini savunan alimler arasında, bu tevilin 
nasıl ve ne şekilde mümkün olduğu konusunda ihtilaflar ortaya çıkmıştır. Müfessirler, 
bu harflerin tek manaya delalet ettiği veya birden fazla manaya gelebileceği yönünde 
farklı görüşler ileri sürmüşlerdir. Bu görüşleri, kaynaklarına nispetle şu şekilde sırala-
yabiliriz: (Zerkeşî, 1988, 1/219) (Suyûtî, 1993,  1/665) (Önen, 2019a, ss. 1363-1364) 
(Pak, 2020, ss. 130-133) (Dilek & Özgel, 2023)

• Halil b. Ahmed (öl. 175/791) ve Sîbeveyh (öl. 180/796) gibi dilciler, Yâsîn, 
Tâhâ, Kâf, gibi bazı sure başlarındaki bu harflerin surenin adı olduğunu düşünmektedirler.

• Hurûf-u mukattanın Allah’ın isim veya sıfatlarına delalet ettiği iddiası da gö-
rüşlerden bir diğeridir. İbn Abbas’a (öl. 68/687) nisbet edilen rivayetlerde, الم deki “elif” 
harfinin Allah lafzına, “lâm” ın Latîf, “mîm”in Mecîd ismine işaret ettiği kaydedilir.

• Bazı rivayetlerde hurûf-u mukattanın simgeleşmiş hali olan “elif”, harfinin 
Allah, “lâm” harfinin Cebrâil, “mîm” harfinin ise Muhammed şeklinde formüle edil-
diği görülebilmektedir.

• Katâde (ö. 117/735) ve Süddî (ö. 127/745), “elif-lâm-mîm” gibi dizgilerin 
Kur’an’ı ifade eden “Kitâb” ve “Furkân” gibi isimlere işaret ettiğini benimsemişlerdir. 

• Ahfeş el-Evsat (ö. 215/830) gibi dilciler, Allah’ın bu harfleri Kur’an’da 
yemin ifadesi olarak kullandığını savunmaktadırlar. 

• Tasavvufî çevrelerde, “elif-lâm-mîm” in “fena fillâh” veya “tarikat-şeri-
at-hakikat” gibi kavramları simgelemesi yaygındır. İbnü’l-Arabî (öl. 638/1240) ve 
benzeri sufiler, hurûf-u mukattaanın fizik alemini aşan bazı işari sırlar taşıdığını ileri 
sürmektedirler.

• Bu harflerin şifreli içerikler barındırdığını iddia ederek ebced hesabıyla bun-
ların açıklığa kavuşturulmasına odaklanan yaklaşımlar bulunmaktadır. Bu doğrultuda 
hurûf-u mukattaanın geçtiği bazı rivayetlerde, ebced hesabıyla ümmetin kalış süresi 
veya gelecekteki olaylara dair ipuçları verilmiştir. Ancak bu yaklaşım, çoğu alim ta-
rafından bir tür hurafe veya spekülatif yorum olarak değerlendirilmektedir. Ayrıca bu 
tür yorumlara mesafeli durulmasının önde gelen gerekçelerinden biri de kanıtlana-
bilirliği ve ölçülebilirliğinin kısıtlılığı nedeniyle batıni yaklaşımları anımsatmasıdır.  

• Hurûf-u mukattaa ile ilgili en tercih edilen yorumlardan biri, bu harflerin 
müşriklerin dikkatini çekme bağlamında bir belagat örneği olarak kabul edilmesidir. 



18 T D G A K

Ferrâ (öl. 207/822) ve Kutrub (öl. 206/821) gibi alimler, bu harflerin bir nevi tenbih 
olduğunu ileri sürerek bunlarla muhatabın Kur’an’a kulak vermesine hizmet ettiğini 
söylemektedirler. 

• Yine hurûf-u mukattaa hakkında en önde gelen görüşlerden biri de bunların 
i‘câz çerçevesinde ele alınmasıdır. Bilindiği üzere i‘câz konusu müşriklere Kur’an’ın 
benzerinin getirilmesi noktasında meydan okumayı ifade etmektedir. Tehaddî terimiy-
le ifade edilen bu konu, belli başlı ayetlerle dile getirilmektedir. (Nüzul sırasına göre 
bu ayetler için bk. Kasas, 28/49; İsra, 17/88; Tur, 52/34; Hud, 11/13; Yunus, 10/37-38; 
Bakara, 2/23) Bu görüşe göre hurûf-u mukattaa herkesin bildiği Arap harflerinden 
oluşan bir kelamın, müşriklere meydan okuduğunu göstermek içindir. Bu durumda 
“elif”, “be”, “te” gibi hece harflerinden oluşan hurûf-u mukattaa, müşriklere Kur’an’ın 
onların tanıdığı harflerden oluştuğunu ve Allah Teâlâ’nın vahyini göndermek için yeni 
bir dil veya alfabe oluşturmadığını göstermektedir. Bu doğrultuda müşriklerden de 
eğer yapabiliyorlarsa yine kendi dillerinde Kur’an’ın benzerini getirmeleri teklif edil-
miş olmaktadır. Dolayısıyla bu çerçevede hurûf-u mukattaa, Kur’an’ın ilahi kaynaklı 
olduğunu inkar edenlere karşı bir nevi “Bu harfler sizin dilinizin temel sesleri oldu-
ğuna göre siz de benzer bir metin getirebilir misiniz?” mahiyetinde meydan okumayı 
içeren bir sesleniş olmaktadır. Zemahşerî (ö. 538/1143)’nin de benimsediği bu gö-
rüşe göre (Zemahşerî, 2016, 1/122) hurûf-u mukattanın bulunduğu harflerin yirmi 
yedisinin mekkî surelerin başında olması, bu harflerin Mekke döneminde Kur’an’ın 
i’cazına yönelik vurgusuyla ilişkilendirilmiştir. Zira tehaddî içerikli ayetlerin önemli 
bir çoğunluğu Kur’an’ın meşruiyetine ve kaynağına karşı iftiralara cevap niteliğinde 
Mekke döneminde nazil olmuştur. 

Batı dünyasında hurûf-u mukattaanın Kur’an’a sonradan eklendiği veya mus-
haf düzeninde ek bir işaret olduğu iddiasıyla öne çıkan araştırmacılar bulanmaktadır. 
Bazı batılı yazarlar ise, bu harflerin sahabî isimlerine işaret ettiği yönünde spekülatif 
görüşler üretmişlerdir. Bunula birlikte bu harflerin teviline yönelik objektif ve edebi 
metin tetkiklerine dayanan yorumlar görmek mümkündür.(Koç, 2021, s. 40) Ancak 
İslam coğrafyasındaki modern dönem usul araştırmacıları, batıda ortaya çıkan tezleri 
delilsiz ve dayanaksız bularak reddetmişlerdir. (Sâlih, 2000, s. 238)

2. Ömer Nesefî’nin Hurûf-u Mukatta Yorumu

Ömer Nesefî, Mâverâünnehir bölgesinin önemli alimlerinden biridir. Hanefî-
Mâturîdî geleneğe mensup olan Nesefî, tefsir, kelam, fıkıh ve tasavvuf alanlarında 
eserler vermiştir. et-Teysîr fi’t-tefsîr isimli tefsiri, Kur’an’ın tamamını kapsamakta 



19T D G A K

olup, rivayet ve dirayet yöntemlerini bir arada kullanması bakımından dikkat çek-
mektedir. (Karakuş, 2024, s. 305) Nesefî’nin tefsiri, Mâverâünnehir tefsir geleneğinin 
özelliklerini yansıtmakla birlikte, kendine has üslup ve yaklaşımlarıyla öne çıkmak-
tadır. Bu çalışmada Bakara suresinin başındaki inceleyeceğimiz hurûf-u mukattaa 
konusundaki görüşleri, onun tefsir metodolojisini anlamak açısından önemli ipuçları 
vermektedir. Zira, birçok tefsirde olduğu gibi, et-Teysîr’de de bu konudaki yorum ve 
tercihler, hurûf-u mukattaanın mushaf tertibine göre ilk sırada yer alan Bakara sure-
sindeki örneklik üzerinden ele alınmaktadır. (Çol, 2024, ss. 124-126)

2.1. Erken Dönem Tefsir Literatüründen Derleme Yaklaşımı

Nesefî’nin hurûf-u mukattaa konusundaki yaklaşımını belirleyen en önem-
li özellik, konuyla ilgili farklı görüşleri kapsamlı bir şekilde sunmasıdır. Müfessirin 
Bakara suresinin ilk ayetindeki الم  harflerini açıklarken yaklaşık otuz görüşe yer ver� 
mesi, konunun tartışmalı ve çok boyutlu bir şekilde ele alındığını ispatlamaktadır. 
Nesefî, kendi görüşünü doğrudan ifade etmek yerine, konuyla ilgili çeşitli görüşleri 
derleyerek aktarmayı tercih etmiştir. Bu yaklaşım, onun kesin bir hüküm vermekten 
kaçındığını göstermektedir. Nesefî, öncelikle hurûf-u mukattaanın Kur’an’ın sırların-
dan olduğu ve anlaşılamayacağı yönündeki dört halifeden nakledilen görüşleri sırala-
maktadır. (Nesefi, 2019, 1/292) Bu rivayetler, ilk dönemden itibaren hurûf-u mukattaa 
konusunda farklı yaklaşımların var olduğunu göstermektedir. Hz. Osman’ın görüşü, 
bu harflerin müteşâbih olduğu ve yorumlanamayacağı yönündeki yaklaşımı temsil 
ederken, diğer halifeler bu harflerin Kur’an’ın sırrı, ziyneti veya özü olduğunu vurgu-
lamaktadırlar. Daha sonra Nesefî, Abdullah b. Abbas’tan (öl. 68/687) nakledilen farklı 
rivayetleri ele almaktadır. Bu rivayetler şu şekilde sıralanabilir:

1. “Elif” Allah, “Lâm” Latîf, “Mîm” ise Mecîd demektir.”

2. “Elif lâm mîm”, “Ben Allah’ım, bilirim.”; “elif lâm mîm sâd, “Ben Allah’ım, 
bilirim ve lütfederim”; “elif lâm râ” ise, “Ben Allah’ım, görürüm” anlamındadır.

3. “Elif” Allah, “Lâm” Cebrâil, “Mîm” Muhammed’dir. Yani “Allah, Muham-
med’e Cebrâil vasıtasıyla kitabı indirdi.” demektir.(Nesefi, 2019, 1/292)

Bu rivayetler, İbn Abbas’ın mukattaa harflerini Allah’ın isimlerine, sıfatlarına 
veya vahiy sürecindeki temel aktörlere işaret eden semboller olarak yorumladığını 
göstermektedir. Nesefî, İbn Mesud’dan (öl. 32/652-53) bu harflerin Allah Teâlâ’nın 
ism-i âzâmı olduğuna dair rivayeti nakletmesi de hurûf-u mukattaanın Allah’ın en bü-
yük ismiyle ilişkilendirilmesi açısından dikkat çekicidir. Ayrıca müfessir, tâbiîn alim-



20 T D G A K

lerinden ve sonraki dönem müfessirlerinden de bazı görüşler zikretmektedir. Hasan-ı 
Basrî (öl. 110/728), Katâde (öl. 117/735) ve Mücâhid (öl. 103/721) gibi tabiîn neslinin 
önde gelen isimlerinin de aralarında bulunduğu isimlerden aktarılan bu görüşlere göre  
hurûf-u mukattaa, Allah Teâlâ’nın Rahman ismine, Kur’an’ın isimlerine, surelerin 
isimlerine veya Allah Teâlâ’nın nimet ve ihsanına tekabül eden simgelerdir.(Nesefi, 
2019, 1/294)  Surelerin isimleri, Kur’an’ın isimleri, başlangıç ifadeleri, gaybi haber-
ler ve Allah’ın nimetleri gibi farklı yorumları içeren bu görüşler, hurûf-u mukattaa 
hakkındaki yaklaşımların çeşitliliğini göstermektedir. Ayrıca tefsirde bu bilgiler akta-
rılırken sahabenin ardından tâbiîn ve sonraki nesillerin görüşlerinin sıralanması, kro-
nolojinin dikkate alındığını ispatlamaktadır.

Nesefî’nin hurûf-u mukattaa ile ilgili olarak sebeb-i nüzul rivayetlerine da-
yandığı görülmektedir. İbn Abbas’tan rivayet edildiğine göre, Yahudilerden oluşan 
bir grup Hz. Peygamber’e gelerek الم  harflerini sormuşlar ve ebced hesabıyla bu harf� 
lerden İslam ümmetinin ömrünün 71 yıl olacağı sonucuna varmışlardır. Hz. Peygam-
ber’in tebessüm etmesi üzerine diğer mukattaa harflerini de sormuşlar ve her birinden 
farklı rakamlar çıkarmışlardır. Bu durum, hurûf-u mukattanın müteşâbih ayetlerden 
olduğuna ve tevilinin Allah’a bırakılması gerektiğine işaret eden Âl-i İmrân suresinin 
7. ayetinin nüzulüne sebep olmuştur. (en-Nesefî, 2019, s. 1/302) Zaten, bu harflerin 
Kur’an’ın müteşâbih kategorisinde değerlendirilmesine yönelik ilişkilendirmelerin 
erken dönemden itibaren şekillenmiş bir tartışma zeminine dayandığı görülmektedir. 
Tefsir tarihinin farklı dönemlerinde görülen bu tartışmalar, hem literal hem de sembo-
lik ve kelami yorumları besleyen temel bir işlev görmüştür. (Önen, 2019b, ss. 1365-
1366) (Önder, 2019, s. 109)

Ömer Nesefî’nin hurûf-u mukattaaya dair aktardığı bu görüşler, klasik tefsir ge-
leneği içinde yer alan yorum çeşitliliğini yansıtmakla birlikte, aynı zamanda metotlu bir 
bilgi aktarımı çerçevesinde şekillenmektedir. Nesefî, hurûf-u mukattaanın anlamı konu-
sunda kesin bir hüküm vermekten kaçınmakla birlikte, bu harflerin surelerin isimleriyle 
ilişkili olabileceği, Kur’an’ın çeşitli sıfatlarını yansıtabileceği, surelerin başlama ifadeleri 
olarak düşünülebileceği, gaybi haberleri ihtiva edebileceği ya da ilahi kudretin sırlarına 
işaret edebileceği yönündeki birbirinden farklı yorumlara yer vermesi, hem konuya dair 
tarafsız ve derleyici bir tavır takındığını hem de geleneğe bağlılığını ortaya koymaktadır. 
Ayrıca Nesefî’nin tefsirinde dikkat çeken bir diğer önemli husus, rivayetleri aktarırken iz-
lediği sistematik sıralamadır. Hurûf-u mukattaa ile ilgili görüşleri aktarırken, önce sahâbe 
ve tâbiîn görüşlerini sunması ve ardından sonraki alimlerin yorumlarını zikretmesi, onun 



21T D G A K

kronolojik bir yaklaşımı benimsediğini göstermektedir. Bu bağlamda onun hurûf-u mu-
kattaa konusundaki değerlendirmeleri, hem rivayet geleneğine sadık kalmakta hem de aşı-
rı yoruma kaçmayan mutedil bir çizgi izlemektedir.

2.2. Sembolik ve İşârî Yorumlar

Ömer Nesefî’nin hurûf-u mukattaa hakkındaki değerlendirmeleri incelendi-
ğinde, onun yalnızca literal değil, aynı zamanda sembolik ve işârî/batınî yorumlara 
da yer verdiği görülmektedir. Müfessirin, herhangi bir isim zikretmeden aktardığı bir 
rivayette bu harflerin Allah Teâlâ’nın “el-İlâh”, “el-Ahad”, “el-Latîf” ve “el-Mâlik” 
gibi isimlerine işaret eden rumuzlar olarak yorumlanması veya bu harflerin namazdaki 
kıyam, rükû ve secdeye tekabül ettiğini zikretmesi, onun hurûf-u mukattaa konusunda 
sembolik okumaları dikkate aldığını ortaya koymaktadır. (Akpınar, 2003, s. 60) Yine 
bu kapsamda hurûf-u mukattaayı velilerin kendi aralarında kullandığı rumuz olarak 
kabul edip, bunların zahirlerinin avam için, remizleri ve işaretlerinin ise seçkinler için 
olduğu yönündeki görüşlere yer verilmesi et-Teysîr’deki işârî yorum örnekleri arasın-
da sayılabilir. (Nesefi, 2019, 1/300-301) Bu tür yorumlar, zahirî anlamla yetinmeyip 
nassın ardındaki hikmet ve işaretleri ortaya koymayı amaçlayan bir tefsir yönelimini 
temsil etmektedir. Ayrıca Nesefî’nin yukarıda aktarılan nüzul sebebine yer vermesi, 
bu başlık kapsamında tefsir anlayışındaki çok boyutluluğa dair ilginç bir örneklik 
teşkil etmektedir.

Müfessirin bu tarz atıfları, onun salt akli ya da zahiri tefsir metotlarına bağlı kal-
madığını, yorum ufkunu geniş tuttuğunu göstermektedir. Bu yaklaşım, Mâverâünnehir 
tefsir geleneğinin karakteristik bir yansıması olarak değerlendirilebilir. Zira bu coğraf-
yada şekillenen tefsir anlayışı, bir yandan kelami disiplinin etkisiyle akli analizlere ağır-
lık verirken, diğer yandan tasavvufi düşüncenin tesiriyle sembolik ve işârî yorumlara 
da kapı aralamıştır. Nesefî’nin tefsirinde görülen bu çok katmanlılık, Mâverâünnehir 
bölgesinde gelişen ilim çevrelerinin metinleri sadece lafzi düzlemde değil, çok yönlü ve 
alternatifli bir okuma biçimiyle ele aldığını göstermektedir. (Şahin, 2020)

2.3. Kur’an’ın İ‘câzına ve Benzersizliğine Vurgu Yapan Yorumlar

Hurûf-u mukattaa hakkında ileri sürülen yorumlar arasında öne çıkan yak-
laşımlardan biri, bu harflerin Kur’an’ın i‘câzını ve ilahi kelam oluşunu vurguladığı 
yönündeki görüştür. Bu yoruma göre hurûf-u mukattaa, Kur’an’ın lafız ve anlam ba-
kımından insanlar tarafından benzerinin ortaya konulamayacağını ilan eden bir mey-
dan okuma biçimidir. Bu bağlamda Nesefî de, tefsirinde bu yaklaşımı dikkate alarak 



22 T D G A K

söz konusu görüşe ve bu görüşü destekleyen bazı rivayetlere yer vermiştir. Mesela, 
inkarcılar Kur’an okunurken Fussilet suresinde belirtildiği üzere “Bu Kur’an’a ku-
lak vermeyin, okunduğu zaman gürültü yapın!” (Fussilet 41/26) diyerek birbirlerini 
Kur’an’dan uzak durmaya teşvik etmişlerdir. Bunun üzerine Allah Teâlâ, onların dik-
katini celbetmek ve onları Kur’an’ı dinlemeye yönlendirmek amacıyla, daha önce 
işitmedikleri ve anlamlandıramadıkları hurûf-u mukattaayı vahyin başına koymuştur. 
Bu harfleri duyan inkarcılar, ilk anda hayrete düşmüş, ardından da “Muhammed’in 
getirdiği şu şeye bir kulak verin” diyerek Kur’an’ı dinlemeye başlamışlardır. Neticede 
bu harfler, onların dikkatini çekmiş ve Kur’an’ın mesajından etkilenmeleri sonucunu 
doğurmuştur. (en-Nesefî, 2019, s. 1/294) 

Ayrıca Nesefî ’ye göre hurûf-u mukattaanın tehaddî denilen ve müşriklere 
Kur’an’ın benzerini getirmeleri hususunda meydan okumayı ifade eden ayetlerden 
sonra indirilmiş olması, bir nevi müşriklere Kur’an’ın onların dilinden müteşekkil bir 
kitap olduğunu ifade etmektedir. Bu durumda müşrikler için Kur’an’ın bir benzerini 
getirme konusundaki acizliklerinin nedeni, onun benzeri olmayan Allah’ın kelamı ol-
masıyla açıklanabilir. (en-Nesefî, 2019, s. 1/299) Bu rivayetler, hurûf-u mukattaanın 
yalnızca sure başlarında yer alan biçimsel unsurlar olmadığını, aynı zamanda meydan 
okumaya yönelik psikolojik ve retorik boyutlar içeren işlevsel bir yapıya sahip olduğu-
nu ortaya koymaktadır. Nesefî’nin bu rivayetlere tefsirinde yer vermesi, onun hurûf-u 
mukattaayı Kur’an’ın i‘câzı çerçevesinde değerlendirdiğini göstermektedir. Nitekim 
bu harflerin anlamlarının bilinmiyor oluşu ve surelerin başında alışılmadık şekilde yer 
almaları, muhataplarda bir dikkat ve merak uyandırmakta, onları Kur’an’ı dikkatle 
dinlemeye yönlendirmektedir. Bu bağlamda hurûf-u mukattaa, inkarcılara yönelik ila-
hi bir meydan okuma işlevi görmektedir. Dolayısıyla Kur’an’ın bu harflerle başlayan 
sureleri şunu ifade etmektedir: “Bu kitabın lafızları sizin bildiğiniz harflerden oluşmuş-
tur. Eğer gücünüz yetiyorsa, benzerini getirin.” Böylece hurûf-u mukattaa, Kur’an’ın 
sadece içeriğiyle değil, şekliyle de meydan okuyucu yönünün bir parçası haline gel-
mektedir.(Ebû Abdullah Muhammed b. Ömer Râzî, 1999, s. 2/253; Pak, 2020, s. 131) 

Zikredilen bu yorum tarzı, aynı zamanda akılcı ve kelami açıklamalarla 
birlikte, nassın muhatap üzerinde bıraktığı psikolojik ve estetik etkinin birlikte 
değerlendirilmesini içeren Mâverâünnehir tefsir geleneğinin önemli bir özelliğine 
işaret etmektedir. Sonuç olarak, Ömer Nesefî’nin hurûf-u mukattaayı yalnızca lafzi 
veya sembolik anlamda değil, aynı zamanda Kur’an’ın i‘câzını ve tehaddî yönünü 
yansıtan fonksiyonel bir unsur olarak ele alması, mensubu olduğu Maveraünnehir 



23T D G A K

ilim havzasının ilmi birikimini yansıtmaktadır. 

2.4. Filolojik Temellendirme

Nesefî’nin hurûf-u mukattaa hakkındaki görüşlerini şiirsel ve dilsel delillerle 
desteklemesi, konuya dil ve edebiyat perspektifinden yaklaştığını ortaya koymaktadır. 
et-Teysîr’de Bakara suresinin ilk ayetindeki anlatılara bakıldığında hurûf-ı mukatta-
anın iʿrâbdaki konumu hakkında farklı görüşler bulunmaktadır. Kimilerine göre الم 
mübtedâ, ذلك onun haberi, التكاب ise bu haberin sılasıdır. Bu görüş, ََّدٌيزٌ ذلكََ الرجلُُ لا شك 
التكاب ذلك cümlesindeki yapı ile kıyaslanmaktadır. Bir diğer görüşe göre فيه  ifadesi mü� 
btedâ, الم ise onun haberidir. Ancak burada haber, ُُعالمٌٌ ذلكََ الرجل örneğinde olduğu gibi, 
mübtedânın önüne geçirilmiştir. Üçüncü bir görüşe göre ise, الم  harflerinin kendilerin� 
den sonra gelen ifadeyle iʿrâb bakımından bir irtibatı bulunmamaktadır; bu durumda 
 ise, bu yaklaşıma göre yemin, surenin الم .onun haberi kabul edilir التكاب ,mübtedâ ذلك
ismi veya bir emir olarak değerlendirilmekte ve kendi başına müstakil bir ifade kabul 
edilmektedir.(Nesefî, 2019, 1/302)

Nesefî’nin et-Teysîr adlı eserinde hurûf-ı mukattaaya dair ileri sürdüğü gö-
rüşlerde dilsel delillere başvurması, onun bu konuyu yalnızca kelami ya da rivayet 
merkezli bir mesele olarak görmediğini; aynı zamanda dilsel-estetik bir zeminde ele 
aldığını ortaya koymaktadır. Özellikle Arapça kullanımlardan örnekler vererek bu 
harflerin dilin tabi yapısıyla uyumlu olduğunu göstermeye çalışması, onun hurûf-ı 
mukattaanın Kur’an nazmı içerisindeki işlevine dikkat çektiğini göstermektedir. Bu 
yaklaşımıyla Nesefî, söz konusu harfleri yalnızca lafzi bir süsleme unsuru ya da anla-
şılmaz semboller olarak değil; Arap dilinin edebi geleneği içinde anlamlı ve işlevsel 
öğeler olarak yorumlamaktadır. 

3. Nesefî’nin et-Teysîr’inde Hurûf-u Mukattaa Yorumunun Özgünlüğü ve 	
Mâverâünnehir Tefsir Geleneğindeki Yeri

Hanefî-Mâturîdî geleneğin önemli merkezlerinden biri olan Mâverâünnehir 
havzasında yetişmiş müfessirlerden Nesefî, et-Teysîr adlı eseriyle kendisinden son-
raki tefsir çalışmalarını derinden etkilemiştir. Nesefî’nin tefsir metodolojisini ve en-
telektüel duruşunu en net şekilde gözlemleyebileceğimiz konulardan biri de hurûf-u 
mukattaaya yaklaşımıdır. Nesefî, bu konuda belirli bir görüşü dayatmak yerine, ken-
disinden önceki birikimi titizlikle aktaran, çok yönlü ve ihtiyatlı bir tavır sergilemek-
tedir. Bu yaklaşım, hem mensubu olduğu Mâverâünnehir tefsir ekolünün genel karak-
teristiğini yansıtmakta hem de bazı özgün yönleriyle ondan ayrışmaktadır.



24 T D G A K

Nesefî, hurûf-u mukattaa bahsinde yaklaşık otuz farklı görüşü aktararak konuya 
dair mevcut literatürün kapsamlı bir derlemesini sunar. Bu derlemeci tavır, onun öncelik-
li hedefinin tek bir doğruyu tespit etmekten ziyade, konunun farklı boyutlarını ve İslam 
düşünce tarihindeki zengin yorum çeşitliliğini okuyucuya sunmak olduğunu göstermek-
tedir. Aktardığı rivayetler arasında kendi tercihini açıkça belli etmemesi, onun nakil-
ci kimliğini ve akademik nesnelliğini ortaya koymaktadır. Bununla birlikte müfessirin 
hurûf-u mukattaanın, tevilini ancak Allah’ın bildiği yönündeki beyanlara yer vermesi, bu 
harfleri müteşâbih kategorisinde değerlendirme eğiliminde olduğunu ve bu konuda kesin 
bir yargıda bulunmaktan kaçınan ihtiyatlı duruşu benimsediğini göstermektedir.

Nesefî’nin bu yaklaşımını Mâverâünnehir tefsir geleneği içerisine konumlan-
dırdığımızda, ekolün kurucu ismi Mâturîdî (ö. 333/944) ile aralarında benzerlikler 
ve farklılıklar dikkat çekmektedir. Mâturîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân’ında bu harflere dair 
çeşitli ihtimalleri zikretmekle birlikte, nihayetinde bu harflerin anlamını kesin olarak 
tayin etme konusunda ihtiyatlı davranarak müteşâbih oldukları kanaatini taşımak-
tadır.(Mâturîdî, 2005,  1/27-30) Bununla birlikte Mâturîdî’nin diğer yorumlara da 
atıfta bulunarak çıkarımlar yaptığı söylenebilir. (Maden, 2024, s. 104) Dolayısıyla 
Nesefî örnekliğinde Mâverâünnehir müfessirlerinin genel karakteristiği, rivayetlere 
önem verme, tevilde ihtiyatlı ve dengeli bir tavır sergileme, dilbilimsel tahlilleri göz 
ardı etmeme ve bu harflerin Kur’an’ın i’câzına işaret ettiği yönündeki yorumlara yer 
verme şeklinde özetlenebilir. 

Ancak, Nesefî’nin yorumu, gelenek içinde bazı özgün yönleriyle öne çıkmak-
tadır. İlk olarak, seleflerine kıyasla konuya dair görüşleri daha sistematik bir şekilde 
sunmaktadır. Zira, öncelikle sahâbeden, ardından tâbiînden ve daha sonraki alim-
lerden gelen rivayetleri sıralayarak okuyucunun konuyu tarihsel ve düşünsel bir bü-
tünlük içinde kavramasını sağlamaktadır. İkinci olarak, Nesefî, hurûf-u mukattaanın 
i‘râbı, kıraat farklılıkları ve filolojik konumları gibi teknik meselelere Mâturîdî’ye 
nazaran daha fazla önem vererek dilbilimsel analizi derinleştirmektedir. Üçüncü ve 
dikkat çekici özgünlüğü ise tasavvufi ve işârî yorumlara seleflerinden daha geniş yer 
ayırmasıdır. Bu durum, Nesefî’nin Kur’an ayetlerinin işârî boyutlarına duyduğu özel 
ilgiyi ortaya koymaktadır.

et-Teysîr’deki hurûf-u mukattaa yorumunda tespit edebildiğimiz bu üç özgün 
yön, Nesefî’nin tefsir anlayışının, hem klasik mirası muhafaza eden hem de kendi 
döneminin ilmi ve tasavvufi birikimini yansıtan bir karakter taşıdığını göstermekte-
dir. Klasik tefsir geleneğinde görülen rivayet merkezli yaklaşımı sistematik bir tertip 



25T D G A K

içinde sunması, onu özellikle kaynak tasnifi ve bütünlük açısından öne çıkarmakta-
dır. Dilbilimsel meseleleri daha ayrıntılı ele alması, metne yönelik analitik derinliği 
artırmakta ve onun, dönemin ilmi geleneği içerisinde güçlü bir dil yönü olduğuna 
delalet etmektedir. Tasavvufi ve işârî yorumlara yer vermesi ise, hem bölgesel kültürel 
atmosferin hem de bireysel eğilimlerinin tefsire yansıması olarak değerlendirilebilir. 
Bu yönleriyle Nesefî, tefsir tarihinde, rivayet, dirayet ve işârî yorum biçimlerini kay-
naştıran müfessirler arasında müstesna bir konumda bulunmaktadır.

Sonuç

Hurûf-u mukattaa, Kur’an-ı Kerîm’in nazmında biçimsel olarak yer almakla bir-
likte, anlam düzeyinde müphemliğiyle dikkat çeken ve klasik tefsir geleneğinde mü-
teşâbih kategorisinde değerlendirilen en tartışmalı konulardan biri olmuştur. Bu harflerin 
yorumlanışı, İslam düşünce tarihinde rivayet, dirayet, kelami, edebi ve tasavvufi yak-
laşımların kesişiminde şekillenmiş, farklı ilmi çevrelerde ele alınmıştır. Bu bağlamda, 
Mâverâünnehir tefsir geleneği, hem akli hem nakli kaynaklara dayalı dengeli metodo-
lojisiyle dikkat çeken özgün bir yorum havzası olarak öne çıkmakta; Ömer Nesefî’nin 
et-Teysîr fî’t-Tefsîr adlı eseri de bu geleneğin olgun bir örneğini temsil etmektedir.

Nesefî’nin hurûf-u mukattaa konusundaki tavrı, derlemeci, çoğulcu ve ihtiyat-
lı bir yaklaşımı yansıtmaktadır. Bakara Suresi’nin başındaki ملا harfleri bağlamında 
yaklaşık otuz farklı görüşü sistematik bir biçimde sıralayan müfessir, bu konunun sa-
dece filolojik ya da literal bir mesele değil, aynı zamanda kelama, sembolik ve tasav-
vufi boyutlara sahip çok boyutlu bir mesele olduğunu ortaya koymuştur. Nesefî’nin 
yönteminde dikkat çeken bir diğer husus, görüşlerin sıralanmasında sergilediği 
kronolojik ve kategorik tasniftir. Sahabe, tâbiîn ve sonraki alimlerin görüşlerini bir-
birinden ayırarak aktaran bu tutum, hem tarihsel gelişimi hem de düşünsel çeşitliliği 
göz önünde bulunduran ilmi bir disiplini yansıtmaktadır. 

Elde edilen bulgular ışığında Nesefî’nin hurûf-u mukattaa yaklaşımını madde-
ler halinde şu şekilde değerlendirebiliriz:

1. Rivayet ve Dirayet Dengesi: Nesefî, rivayetleri sadece aktarmakla yetinme-
mekte; dilsel, edebi ve kelami bağlamda değerlendirme zeminine oturtarak dirayet 
yöntemini de aktif biçimde kullanmaktadır. Bu durum, onun sadece nakilci değil, aynı 
zamanda analiz edici bir tefsir üslubuna sahip olduğunu göstermektedir.

2. Çok Boyutlu Yorum Ufku: Hurûf-u mukattaanın sembolik, işari ve i‘câzî 
boyutlarını birlikte ele alan Nesefî, metne tek boyutlu yaklaşmamış, çoklu anlam 



26 T D G A K

katmanlarını okuyucunun değerlendirmesine sunmuştur. Bu yaklaşım, onun yalnızca 
zahiri anlamla yetinmeyen, içsel manaya da kapı aralayan bir yorum disiplinini be-
nimsediğini ortaya koymaktadır.

3. Mâturîdî Gelenekle Uyum: Hurûf-u mukattaayı müteşâbih bağlamda ele al-
ması, kesin yargılardan uzak durması ve çok sayıda görüşü eşit mesafede aktarması, 
Nesefî’nin Hanefî-Mâturîdî kelam anlayışıyla yüksek düzeyde örtüştüğünü göster-
mektedir. Bu durum, akıl-nakil dengesi temelinde şekillenen klasik Mâverâünnehir 
tefsir usulünün metodolojik olgunluğunu yansıtmaktadır.

Zikredilen veriler doğrultusunda, Nesefî’nin hurûf-u mukattaa konusunda or-
taya koyduğu yorumlar, Mâverâünnehir tefsir geleneğinin temsil gücü yüksek, me-
todolojik olarak dengeli ve içerik açısından zengin örneklerinden biridir. Dolayısıy-
la bölgenin tefsir ve Kur’an ilimlerine dair mirası, muhteva ve yöntem bakımından 
değerlendirilirken bu hususiyetin göz önünde bulundurulması gerekmektedir. Sonuç 
olarak, Nesefî, hurûf-u mukattaa yorumunda rivayet, dirayet, dilbilimsel ve işârî yo-
rum biçimlerini kaynaştırarak hem klasik mirası muhafaza eden hem de kendi döne-
minin birikimini yansıtan özgün derlemeci bir yaklaşım ortaya koymuştur. 

Kaynakça
Akpınar, A. (2003). Kur’ân’da Hece Harfleri (Hurûf-ı Mukattaa) ve Kuşeyrî’nin Hece Harfleri 

Yorumu. Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, IV(11), 55-73.
Çol, M. (2024). Hanefi Matüridi Tefsir Geleneğinde Ömer En Nesefi. Diyanet Vakfı Yayınları.
Dilek, Ö., & Özgel, İ. (2023). Mukatta Harflere Dair Görüşlerin Değerlendirilmesi. Süleyman 

Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 50, 81-103.
Duman, Altundağ, M., Zeki, Duman. (1998). Hurûf-u Mukatta. TDV İslâm Ansiklopedisi, 

(İSAM, C. 18). Türkiye Diyanet Vakfı.
er-Râzî, Ömer Fahreddin  (1999). Mefâtîhu’l-ğayb (1. bs). Dâru İhyâi’t-Turâŝi’l-Arabî.
en-Nesefî, Ömer. (2019). et-Teysîr fi’t-tefsîr (Vols. 1-2). Türkiye Yazma Eserler Kurumu  Başkanlığı.
ez-Zerkeşî. (1988). el-Burhân fî Ulûmi’l-Kur’ân (M. A. Atâ, Ed.). Dâru’l-Fikr.
Karakuş, A. (2024). Ömer Nesefî’nin İlmî Şahsiyeti, et-Teysîr fî’t-Tefsîr Adlı Eseri ve Özel-

likleri. VII. Uluslararası Şeyh Şaʿ bân-ı Velî Sempozyumu: Mâverâünnehir. Kastamo-
nu Üniversitesi Yayınları.

Koç, M. A. (2021). A Chronological Study of the Interpretations of al-Ḥurūf al-Muqaṭṭaʿ a 
from the Beginning to the Present. İlahiyat Tetkikleri Dergisi, 56, 31-46. 

Maden, G. (2024). İmam Mâtürîdî’ye Göre Hurûf-ı Mukatta ve Tevili. Rize İlahiyat Dergisi, 
26, 101-118.

el-Mâtürîdî, es-Semerkandî. (2005). Te’vilâtü’l-Kur’ân (1. bs, Vols. 1-18). Mizan Yayınları.
Önder, A. (2019). Hurûf-u Mukatta’aı. Adıyaman Üniversitesi İslami Bilimler Fakültesi İslami 



27T D G A K

İlimler Araştırmaları Dergisi, 1, 97-116.
Önen, H. (2019a). Erken Dönem Tefsirlerde Hurûf-ı Mukattaânın Anlamı ve İ’râbı. Uluslara-

rası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 12(68), 1359-1370.
Pak, Z. (2020). Tefsir Usûlü. Bilay.
Ragıb, el-İsfahani. (1961). el-Müfredat fî garibi’l-Kur’ân. Mustafa el-Babi el-Halebi. 
Sâlih, S. (2000). Kur’ân İlimlerine Giriş (Mebâhis fî ʿUlûmi’l-Kur’ân) (24. bs). Dârü’l-İlm 

li’l-Melâyîn.
es-Suyûtî, Celâleddin. (1993). el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’an (M. el-Buğa, Ed.; Vols. 1-2). Dâru 

İbn Kesir.
Şahin, İ. (2020). Ḳuşeyrî ve Mâturîdî’nin Ḥurûf-u Muḳāṭta’a Konusuna Yaklaşımı. Türkiye 

Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi, 10, 227-251.
ez-Zemahşerî, el-Harizmî. (2016). El-Keşşâf ‘an hakâ’ikı gavâmidi’t-tenzîl ve uy’uni’l-ekâvil 

fî vucûhi’t-te’vîl (M. Sülün, Ed. & Çev.; 1. bs). Türkiye Yazma Eserler Kurumu Baş-
kanlığı Yayınları.



28 T D G A K



29T D G A K

ORTAK KIMLIK İNŞASINDA DIN EĞITIMININ ROLÜ

Hasan SÖZEN*

Özet

Küreselleşme, ulusal ve bölgesel kimliklerin yeniden tanımlanmasına ve farklı kimlik 
inşa süreçlerinin öne çıkmasına zemin hazırlamaktadır. Bu süreçte, genellikle ortak tarih, dil, 
din ve kültüre dayanan kimlik unsurları, toplulukların dayanışmasını ve ortak bir gelecek inşa 
etmesini sağlayan kritik bir rol üstlenmektedir. Özellikle Türk dünyası gibi köklü bir mede-
niyet birikimine sahip topluluklar arasında bu unsurların yeniden canlandırılmasına yönelik 
çabalar dikkat çekmektedir. Söz konusu çabaların temelinde ise din eğitiminin önemi belirgin 
bir şekilde ortaya çıkmaktadır. Kimlik, bireyin kendisini tanımlama ve anlamlandırma biçimi 
olarak kültürel, tarihsel ve sosyal unsurların bir bileşkesidir. Bu bağlamda din, bireylere ve 
topluluklara bir taraftan aidiyet duygusu kazandırırken, diğer taraftan ortak bir değerler sistemi 
sunmaktadır. Din eğitimi ise, yalnızca bu değerlerin öğretimi ve aktarımı için bir araç olmakla 
kalmamakta, aynı zamanda bireylerin kimliklerini şekillendirme ve toplumsal bütünleşmeyi 
sağlama süreçlerinde çok yönlü bir katkı sunmaktadır. Türk dünyası, ortak bir tarih ve kültü-
re sahip olmasına rağmen, farklı coğrafyalarda yaşamaktan kaynaklanan çeşitlilikler göster-
mektedir. Bu çeşitlilik, din eğitimi yoluyla büyük ölçüde ortak bir çerçeveye oturtulabilir. Din 
eğitimi, tüm Türk topluluklarında mevcut olan manevi değerlerin ve etik ilkelerin kuşaktan 
kuşağa aktarılmasını sağlarken, aynı zamanda bölgesel bütünleşme için gerekli olan sağlam 
bir toplumsal zemin oluşturma potansiyeline sahiptir. Bu bağlamda gerçekleştirilen çalışmanın 
temel amacı, din eğitiminin ortak kimlik inşasındaki rolünü ve önemini analiz etmek ve Türk 
dünyası gibi ortak tarihsel ve kültürel bağlara sahip topluluklar için bir perspektif geliştirmektir. 
Çalışmada, nitel araştırma yöntemlerinden literatür taraması ve doküman incelemesi teknikleri 
kullanılmıştır. Bu doğrultuda, bildiride ele alınan kavramlar ve teorik temeller üzerine yapılmış 
akademik çalışmalar, raporlar ve makaleler incelenmiştir. Çalışma sonucunda, din eğitiminin 
kültürel ve manevi bağların güçlenmesine önemli bir katkı sunduğu; tarihsel bağların korunma-
sı ve kuşaklar arası değer aktarımı açısından hayati bir işlev gördüğü; kimliğin korunması ve 
yeniden üretilmesi süreçlerinde ise kritik bir direnç mekanizması sağladığı tespit edilmiştir. Din 
eğitiminin, bireysel ve toplumsal kimliklerin inşasında taşıdığı bu çok yönlü rol, özellikle Türk 
dünyasında ortak kimlik ve dayanışma zemininin inşasında vazgeçilmez bir önem taşımaktadır.

Anahtar Kelimeler: Din Eğitimi, Türk Dünyası, Ortak Kimlik, Toplumsal Bütünleş-
me, Kültürel Süreklilik.

* Doç. Dr., Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Orcid: 0000-0002-3141-2994, hasan.
sozen@asbu.edu.tr



30 T D G A K

The Role of Religious Education in the Construction of a Common 
Identity

Abstract

Globalization paves the way for the redefinition of national and regional identities and 
brings the processes of constructing different identities to the forefront. In this process, identity 
elements often based on shared history, language, religion, and culture play a critical role in 
fostering solidarity among communities and building a common future. Particularly among 
communities with a deep-rooted civilizational heritage, such as the Turkic world, efforts to 
revive these elements have become increasingly notable. At the core of these efforts, the signi-
ficance of religious education emerges prominently. Identity, as a way for individuals to define 
and make sense of themselves, is a synthesis of cultural, historical, and social elements. In 
this context, religion not only instills a sense of belonging in individuals and communities but 
also provides a shared system of values. Religious education, therefore, serves not merely as 
a tool for teaching and transmitting these values but also contributes multidimensionally to 
the processes of identity formation and social integration. Although the Turkic world shares a 
common history and culture, it exhibits diversities due to the dispersion of its peoples across 
different geographies. This diversity can largely be framed within a common structure through 
religious education. Religious education ensures the transmission of spiritual values and ethical 
principles existing across all Turkic communities from generation to generation, while also 
holding the potential to create a strong social foundation necessary for regional integration. The 
primary aim of this study is to analyze the role and significance of religious education in the 
construction of a shared identity and to develop a perspective for communities like the Turkic 
world that share historical and cultural ties. Qualitative research methods, particularly literature 
review and document analysis techniques, were utilized in the study. Accordingly, academic 
studies, reports, and articles related to the concepts and theoretical foundations discussed in the 
paper were examined. The findings reveal that religious education significantly contributes to 
the strengthening of cultural and spiritual ties; it plays a vital role in preserving historical bonds 
and transmitting values across generations; and it acts as a critical mechanism of resilience 
in the processes of preserving and reproducing identity. The multifaceted role that religious 
education plays in the construction of individual and collective identities holds indispensable 
importance, particularly in building a foundation for common identity and solidarity within the 
Turkic world.

Keywords: Religious Education, Turkic World, Common Identity, Social Integration, 
Cultural Continuity.



31T D G A K

GİRİŞ

Kimlik kavramı, Türk Dil Kurumu sözlüğünde bireyin toplumsal yapıda nasıl 
bir karaktere sahip olduğunu belirleyen ayırt edici özellikler bütünü olarak tanımlan-
maktadır (Sözlük, 2025). Birey, kimliğini inşa ederken yalnızca kendisini ait hissettiği 
gruplarla değil, aynı zamanda aidiyet geliştirmediği yapılarla da ilişki kurarak kimlik 
konumlandırması gerçekleştirir. Böylece birey, bir yandan hangi topluluklara dâhil 
olduğunu ifade ederken, diğer yandan hangi grupların dışında kaldığını da belirgin-
leştirir (Yapıcı ve Yıldırım, 2003, s. 122).

Kimlik, bireysel ve kolektif olmak üzere iki ana kategoriye ayrılmaktadır. Bi-
reysel kimlik, çok boyutlu ve değişken bir yapıya sahipken; kolektif kimlikler –etnik 
köken, dini inançlar ya da milliyet gibi– bireysel tercihlerden bağımsız olarak, birey-
ler arası ortak değerler üzerinden şekillenmektedir (Imıl, 2019, s. 413). Bu yönüyle 
kolektif kimlikler, bireyin toplum içerisindeki konumunu belirlemesinde temel bir rol 
üstlenmektedir.

Toplumsal düzenin ve birlikteliğin sürdürülebilmesi açısından kolektif kim-
liklerin varlığı büyük önem taşımaktadır. Bu kimlik biçimleri; din, dil, ırk gibi ortak 
unsurlar aracılığıyla şekillenerek bireyler arasında ortak bir zemin oluşturur. Bu bağ-
lamda kolektif kimlikler, etnik, dini ve millî olmak üzere çeşitli alt başlıklara ayrılır 
(Imıl, 2019, s. 413). Bu kategoriler, hem bireylerin toplumsal hayattaki rollerini be-
lirlemesine katkı sağlar hem de bireyler arasındaki aidiyet duygusunu pekiştirerek 
toplumsal yapının devamlılığını temin eder. Bu kimlik türleri içinde en kapsamlısı 
millî kimliktir (Şahnagil, 2016, s. 606).

Millî kimlik, bireyin milletine dair tecrübelerinden beslenen, bir arada yaşa-
ma bilincini kuvvetlendiren ve toplumsal dayanışmayı mümkün kılan bir farkındalık 
biçimi olarak tanımlanmaktadır (Aktaş, 2019, s. 417). Bu farkındalık, bireyin hem 
kendisini tanımlamasını hem de içinde yaşadığı toplumla bütünleşmesini sağlayarak 
bireysel ve kolektif kimlikler arasında köprü kurmaktadır. Ortak bir kimliğin oluşumu 
da bu bağlamda millî değerlere dayalı olarak gelişmektedir.

Toplumun temel yapı taşlarından biri olan ortak kimlik, bireylerin aidiyet his-
lerini kuvvetlendirerek toplumsal bütünlüğün tesisi açısından kritik bir rol üstlenmek-
tedir. Ortak kimliğin şekillenmesinde etkili olan millî değerler; tarihsel süreç içinde 
milletin kültürel temellerini oluşturmuş, ekonomik, sosyal, dini, ırki, ilmi, siyasi ve 
kültürel kurallar bütünü olarak toplum tarafından kabul edilmiştir (Özen, 2014, s. 84). 



32 T D G A K

Bu değerler bir milleti bir arada tutmakla kalmaz; onu dış etkilere karşı da koruyan bir 
direnç mekanizması oluşturur (Özkan, 2006, s. 52; Yılmaz & Duman, 2018, s. 642).

Tarih boyunca dinin, ortak kimliğin inşasında belirleyici bir unsur olduğu gö-
rülmektedir. Dil, edebiyat, tarih ve müzik gibi kültürel unsurlarla birlikte din, ortak 
kültürün manevi boyutunu temsil etmekte ve kutsallık atfedilmesi nedeniyle diğer 
kültürel unsurlardan ayrışmaktadır. Dini yapılar, millet bilincinin oluşumunda ve ko-
runmasında işlevsel kurumlar olarak karşımıza çıkmaktadır (Çay, 2014, s. 61). Bu 
bağlamda dini perspektifler, hem bireysel kimliklerin hem de kolektif kimliğin şekil-
lenmesinde temel bir rol üstlenmektedir (Shevchuk vd., 2022, s. 200).

Din eğitimi ise bireylerin değer yargılarını, inanç sistemlerini ve davranış ka-
lıplarını şekillendirerek yalnızca bireysel gelişimi desteklemekle kalmaz; aynı zaman-
da toplumsal uyumun ve kültürel sürekliliğin sağlanmasına da katkıda bulunmakta-
dır. Bu sayede ortak bir kültürel payda oluşturma ve toplumsal bütünlüğü destekleme 
potansiyeline sahiptir. Din eğitimi, bu yönüyle sadece bireysel anlam arayışını değil, 
ortak kimlik bilincinin güçlenmesini de mümkün kılmaktadır.

Modern dünyada küreselleşmenin etkisiyle kimlikler hem çeşitlenmekte hem 
de yeniden tanımlanmaktadır. Özellikle Türk dünyası gibi geniş bir coğrafyaya yayıl-
mış ve köklü bir kültürel mirasa sahip topluluklar için ortak kimlik bilincinin güçlen-
dirilmesi hayati bir gerekliliktir. Farklı coğrafi, sosyal ve siyasal deneyimlere rağmen 
bu topluluklar, paylaştıkları tarihsel ve kültürel bağlar sayesinde güçlü bir birliktelik 
zemini oluşturabilirler. Bu zeminin sağlamlaştırılmasında dinin bütünleştirici etkisi 
göz ardı edilmemelidir. 

Çalışmanın temel amacı, din eğitiminin Türk dünyasında ortak kimlik inşasın-
daki yerine ve potansiyeline odaklanmaktır. Farklılıkların ayrışmaya değil, kültürel 
zenginleşmeye hizmet ettiği bir anlayışın yerleşmesi için din eğitiminin nasıl katkı 
sunabileceği sorusu merkeze alınmıştır. Çalışmada, din eğitimi aracılığıyla Türk dün-
yasında ortak bir kimlik inşa etmenin hem mümkün hem de gerekli olduğu sonucuna 
ulaşılmıştır. Özellikle genç nesillerde kültürel sürekliliğin sağlanması ve manevi bağ-
ların korunması açısından din eğitiminin stratejik bir işlev üstlendiği belirlenmiştir.

Dinin Kimlik İnşa Sürecindeki Rolü

Din, sadece bireysel bir inanç alanı değil; aynı zamanda toplumsal yapının 
şekillenmesinde etkili olan derin bir sosyal fenomendir. Yalnızca ilke ve kurallardan 
ibaret olmayıp, bireyin hayatına yön veren ve anlam kazandıran bir inanç sistemi 



33T D G A K

olarak ön plana çıkar. İnsanlar yaşamlarındaki pek çok kararı dini öğretiler doğrul-
tusunda alırken, bu süreçte hem bireysel kimliklerinin hem de toplumsal rollerinin 
inşasında din belirleyici bir unsur hâline gelmektedir. Özellikle kimlik gelişiminde 
dinin birey üzerindeki etkisi oldukça güçlü ve süreklilik arz eden bir yapıdadır. Bu 
bağlamda Jenkins kimliği; bireyin kendisini anlamlandırma biçimi, aidiyet hisleri ve 
toplumsal ilişkiler ağı içinde kabul edilebilirliğini tanımlama süreci olarak değerlen-
dirmektedir (Özünal, 2015, s. 5). Bu tanım, bireyin yalnızca kendini nasıl gördüğü 
değil, aynı zamanda başkalarının onu nasıl tanıdığı sorunsalına da ışık tutmaktadır.

Kimliğin temel unsurlarından biri bireyin tanınması ve tanımlanması, diğeri 
ise kendisini bir yere ait hissetmesidir. Bu doğrultuda kimlik, kişinin kendisini hangi 
değerler ya da aidiyetler temelinde ifade ettiğiyle ilgilidir. Kişi, mensubiyet hissi duy-
duğu yapılar aracılığıyla kimliğini inşa ederken, aidiyet kurduğu referans noktaları 
üzerinden kendi benliğini de tanımlamaktadır (Torgut, 2019, s. 13).

Kimlik, bireyin kendisini sosyal çevresiyle birlikte anlamlandırdığı çok kat-
manlı bir yapıdır. Kültürel, tarihsel ve sosyal faktörlerin etkisiyle şekillenen bu yapı, 
bireyin bir grup içerisinde hangi özellikleriyle öne çıktığını belirlerken, toplumsal 
düzlemde ise grupların ya da milletlerin diğer topluluklardan hangi yönleriyle ayrıldı-
ğını yansıtır (Coşkun, 2003, s. 6). Bu bağlamda din, bireyin kişilik gelişiminde önemli 
bir etken olarak rol almaktadır.

Dinin, bireylere ve toplumlara kimlik kazandıran işlevi, onun en temel sosyal 
fonksiyonlarından biri olarak karşımıza çıkmaktadır. İnanç sistemi doğrultusunda bi-
reylerin yaşamlarını yönlendirmeleri, dinin hem bireysel kimlik hem de kolektif kim-
lik oluşturmadaki rolünü güçlendirir. Bu yönüyle din, sosyal ilişkilerin tutarlılığını 
sağlayan temel bir yapı taşıdır (Yavuzer, 2023, s. 119).

Bununla birlikte din, yalnızca kimlik kazandırmakla kalmaz; aynı zamanda 
toplum içinde dayanışma, yardımlaşma ve bütünleşme süreçlerine de katkı sunmakta-
dır. Toplumda kaynaşmayı ve birlik hissini güçlendiren en güçlü araçlardan biri olarak 
işlev görmektedir (Yavuzer, 2023, ss. 119-120). Dolayısıyla, dinin sosyal boyutu, bi-
reyleri ortak bir zeminde buluşturarak toplumsal bütünlüğü destekler.

Modern sosyolojik yaklaşımlar da dinin bu toplumsal işlevlerini göz ardı et-
memektedir. Yapısal-işlevselci bakış açısına göre din; bireylere yaşamın anlamını 
açıklayan bir çerçeve sunmakta, kimlik oluşturmada referans sağlamaktadır. Anlam-
landırma, kimliklenme, kültürel bütünlük ve yapısal denge gibi dört temel işlev dinin 



34 T D G A K

toplumsal hayatta oynadığı rolleri özetlemektedir. Dinin sunduğu anlam çerçevesi; 
ölüm, acı, adaletsizlik gibi varoluşsal sorunlara çözüm sunarken, göç gibi durumlarda 
kimlik bunalımı yaşayan bireyler için aidiyet duygusunu yeniden inşa edici bir rol üst-
lenmektedir. Bu bağlamda, din hem bireysel kimliklerin inşasında hem de toplumun 
ortak değerler sisteminin oluşturulmasında merkezi bir pozisyona sahiptir (Roberts, 
1990, s. 52-54; Coşkun, 2003, s. 15).

Toplumsal yapıda kimliğe dair bütün kategoriler, dinî inançlar ve normlarla 
doğrudan veya dolaylı biçimde ilişkilidir. Dinin kültürel değerlerin üretiminde ve 
nesiller arası aktarımında üstlendiği rol, ortak kimlik inşası açısından hayati önem 
taşımaktadır (Coşkun, 2003, s. 6). Bu nedenle, modernleşmeyle birlikte sekülerleşme 
eğilimleri artmış olsa da, dinin kimlik/ortak kimlik oluşturmadaki etkisi günümüzde 
hâlâ güçlü bir biçimde hissedilmektedir.

Çağdaş toplumlarda bireyselcilik, uzmanlaşma ve kültürel çözülmelerin kim-
likte dağınıklığa yol açtığı süreçlerde, dinin birleştirici ve bütünleyici rolü daha da 
değer kazanmıştır. Kimliğin parçalanmasına karşı din, bireyi toparlayan ve ona aidi-
yet sunan bir çatı işlevi görmektedir (Günay, 1988, s. 380). Bu bağlamda din, yalnızca 
değer sistemi sunmaz; aynı zamanda bireyin ruhsal ihtiyaçlarını karşılayarak psiko-
lojik istikrar sağlar.

Dinin toplumları şekillendiren bir diğer yönü ise zihniyet oluşturma, sosyal 
kontrol sağlama, toplumsal düzeni yeniden yapılandırma ve birlik duygusunu pekiş-
tirme kabiliyetidir. Toplumsal bütünleşme, bireyler arasında ortak tepkiler ve değerler 
oluşturarak bir milletin dayanışma düzeyini belirler. Din bu sürecin temel yapı taşla-
rından biridir (Çekin, 2013, s. 40).

Ancak burada dikkat çekilmesi gereken önemli bir husus, dinin kimlik inşasın-
daki işlevinin anlam verme sürecinden daha önce geldiğidir. Modernleşmeyle birlikte 
hızlı değişim yaşayan toplumlarda, bireylerin bir yere ait olma ihtiyacı psikolojik bir 
zorunluluk halini almıştır. Bu bağlamda doğum, evlenme, mesleğe başlama ya da 
ölüm gibi dönüm noktalarında gerçekleştirilen dini ritüeller, bireylerde yeni kimlikle-
rin kazanımında önemli bir işlev üstlenmektedir (Coşkun, 2003, s. 16).

Son olarak, çok geniş coğrafyalarda farklı etnik gruplar tarafından benimsenen 
dinlerin ortak kimlik inşasına ne ölçüde katkı sağladığı sorusu dikkate değerdir. İslam 
tarihi, farklı kültürler, diller ve geleneklere sahip toplulukların aynı inanç etrafında 
birleşebildiği örneklerle doludur. Bugün farklı toplumlarda farklı biçimlerde yaşanan 



35T D G A K

dinler, hem bireylerin hem de toplumların ortak kimlik inşasında temel bir unsur ola-
rak varlığını sürdürmekte, farklı uygulamalarla da olsa millî kültürlerin şekillenme-
sinde rol almaktadır (İder, 2023, s. 625).

Tüm bu değerlendirmeler ışığında ortaya çıkan temel sonuç; dinin, bireysel kim-
liğin inşasından toplumsal bütünleşmeye kadar çok katmanlı ve süreklilik arz eden bir 
rol oynadığıdır. Din, bireyin kendini tanıma, anlamlandırma ve bir yere ait hissetme 
sürecinde güçlü bir referans noktası sağlarken; toplumsal düzeyde aidiyet, dayanışma 
ve ortak değerler çerçevesinde bütünleşme işlevi görmektedir. Modernleşmeyle birlikte 
artan bireyselcilik, kültürel çözülme ve kimlik dağınıklığı gibi olgular karşısında, din 
hem bireyi psikolojik olarak destekleyen hem de toplumları ortak kimlik ve değerler 
etrafında birleştiren bir çatı işlevi üstlenmiştir. Bu bağlamda din, sadece inanç sistemi 
olmanın ötesinde, kültürel sürekliliği sağlayan, sosyal düzeni destekleyen ve birey-top-
lum ilişkisini anlamlandıran temel bir sosyal kurum olarak değerlendirilmektedir.

Din Eğitiminin Ortak Kimlik İnşasındaki Yeri

Din, bireyin yaşamına yön veren bir anlam haritası olmasının ötesinde, top-
lumlar üzerinde de çok boyutlu etkiler ortaya koymaktadır. Özellikle toplumsal birlik 
ve beraberliğin tesis edilmesinde oynadığı rol, dinin sosyolojik açıdan kayda değer 
bir unsur olmasına neden olmaktadır (Doğru, 2022, s. 65) Buna göre din bireysel bir 
inanç sistemi olmanın ötesinde, toplumsal işlevi de olan bir kuruma işaret etmektedir. 

Bu çerçevede Emile Durkheim, Talcott Parsons ve Robert Bellah gibi bütünleş-
me kuramını benimseyen sosyologlar, dini; toplumun yapısını koruyan, bireyleri kay-
naştıran ve sosyal uyumu mümkün kılan bir mekanizma olarak değerlendirmiştir (In-
gerfurseth & Repstad, 2011, s. 268; Berger, 1993, s. 77). Onlara göre din, toplumsal 
sistemin sürekliliğini teminat altına alan kültürel ve normatif bir yapı işlevi görmektedir.

Toplumların kendilerine özgü değer ve geleneklerini gelecek kuşaklara aktar-
ma süreci büyük ölçüde eğitim yoluyla gerçekleşmektedir (Binbaşıoğlu, 1968, s. 78). 
Eğitim kurumları, kültürel mirasın korunmasında ve toplumsal hafızanın diri tutulma-
sında temel bir rol üstlenmektedir (Bolay, 2017, s. 17).

Her toplum millî değerlerini koruma ve yaşatma amacını eğitimle karşılamak-
tadır (Binbaşıoğlu, 1968, s. 78.). Eğitim kurumları, toplumun kültürünü ve yaşam 
biçimini yeni yetişen nesillere aktarma gibi önemli bir işlevi yerine getirmektedir. Bu 
anlamda eğitim, karşımıza hem yenilenme hem de gelenek ve değerlerimizi muhafa-
za etme aracı olarak çıkmaktadır (Bolay, 2017, s. 17). Eğitim, ayrıca hem toplumun 



36 T D G A K

gelişimine katkı sağlayan bir yenilik alanı hem de geçmişten gelen kültürel kodları 
muhafaza eden bir yapı taşıdır. Milli devletler, bu eğitim süreci aracılığıyla ortak tarih 
ve kültür vurgusunu güçlendirerek vatandaşları arasında bir kimlik bütünlüğü tesis 
etmeye çalışmaktadır (Köseoğlu, 2002, s. 43).

Eğitim, özellikle de din eğitimi, bireyin manevi gelişimini desteklemekle, top-
lumsal normların ve değerlerin yeni nesillere aktarılmasında merkezi bir görev üstlen-
mektedir. Özellikle çocukluk ve gençlik dönemlerinde alınan bu din eğitimi, bireylerin 
kimlik/ortak kimlik kazanımı sürecinde derin bir etki yaratmaktadır. Din eğitimi, küresel 
değişimlere uyum sağlarken bireylerde ortak kimlik bilincini besleyerek toplumsal istik-
rarın devamını mümkün kılar. Dinî kültür unsurlarının genç kuşaklara aktarılması, hem 
geleneksel değerlerin yaşatılmasını hem de bireylerin kişilik inşasını desteklemektedir.

Din derslerinin içeriğinde; edebiyat, musiki, mimari gibi alanlarda dinin yan-
sımalarına, milli birlik ve beraberliği güçlendiren örneklere, Türk İslam sanatları ve 
geleneklerine yer verilmesi, öğrencilerin ortak bir kimlik geliştirmesine doğrudan kat-
kı sunacaktır. Bu sayede din eğitimi, sadece ahlaki veya inanç temelli bilgilerle sınırlı 
kalmayıp, aynı zamanda toplumsal aidiyetin pekişmesine de zemin hazırlayacaktır 
(Kaymakcan & Meydan, 2010, s. 37).

Din eğitimi, bireyin ruhsal derinliğini artırarak daha dengeli bir dini hayat sür-
mesine yardımcı olmanın yanında, milli ve manevi değerlere bağlı bireyler yetiştir-
meyi de hedeflemektedir. İslam’ın toplumsal ahlakı önceleyen değerleri aracılığıyla 
bireyin sosyal yaşama katılımı desteklenmekte, farklılıklara rağmen toplumsal uyum 
ve barışın tesisi sağlanmaktadır (Okumuşlar, 2013, s. 141).

Bu değerlendirmelerin ortak paydasında, din eğitiminin yalnızca bireyin inanç 
dünyasını şekillendiren bir süreç olmanın ötesinde, toplumsal kimliğin ve ortak aidiyet 
bilincinin inşasında merkezi bir rol üstlendiği görülmektedir. Din, sosyolojik açıdan top-
lumun bütünleşmesini sağlayan, bireyler arası bağı kuvvetlendiren ve kültürel sürekliliği 
temin eden bir unsur olarak değerlendirilmektedir. Bu bağlamda din eğitimi, bireyin ma-
nevi gelişimini desteklerken; millî değerlerin, kültürel mirasın ve toplumsal normların 
yeni kuşaklara aktarılmasına aracılık etmektedir. Özellikle dinî içerikli sanat, edebiyat 
ve geleneksel değerlerin eğitim sürecine entegre edilmesi, öğrencilerde hem tarihsel bi-
linç hem de toplumsal aidiyet duygusu geliştirerek ortak kimlik oluşumunu pekiştirmek-
tedir. Dolayısıyla din eğitimi, bireyi hem kişisel hem de toplumsal düzlemde anlamlı 
bir yere yerleştiren, kimlik kazandırıcı ve bütünleştirici bir güç olarak öne çıkmaktadır.



37T D G A K

Din Eğitiminin Toplumsal Uyum ve Bütünleşmeye Katkısı

Toplumsal yapının çeşitli unsurları arasında uyum, denge ve karşılıklı bağlılık 
temelinde gelişen bütünleşme olgusu, bireyler, gruplar ve daha büyük toplumsal bi-
rimlerin ortak bir düzen içinde bir araya gelmeleri sürecini ifade etmektedir. Küçük 
ölçekli sosyal gruplardan geniş topluluklara kadar uzanan bu süreç, toplumun temel 
dinamikleriyle yakından ilişkilidir (Günay, 1989, s. 3).

Toplumsal bütünleşmenin sağlanmasında kültür, yalnızca maddi unsurlarıyla 
değil, aynı zamanda manevi değerleriyle de belirleyici bir rol oynamaktadır. Kültürel 
öğelerin bir anlam etrafında kenetlenerek ortak bir yapı oluşturması, uyumlu bir sos-
yal bütünleşmenin temelini oluşturmaktadır. Bu durumda bireyler ve gruplar, yalnızca 
işlevsel bir gereklilikle değil, aynı zamanda sahip oldukları içsel niteliklerle birbirleri-
ni tamamlayan bir bütünün parçaları haline gelirler (Günay, 1989, s. 5).

Bu bağlamda din, toplumsal bütünleşmenin sağlanmasında en etkili araçlardan 
biri olarak öne çıkmaktadır. Din, toplum içerisinde yalnızca manevi bir rehberlik sunmak-
la kalmaz, aynı zamanda inançlar, kurumlar, normlar, değer yargıları, gelenekler ve dav-
ranış kalıpları aracılığıyla sosyal yapının dokusuna nüfuz ederek bireyleri ortak bir ze-
minde buluşturur. Böylelikle din, toplumsal yapının bir parçası haline gelir ve bireylerin 
hem dini hem de kültürel düzeyde bütünleşmesine katkıda bulunur (Günay, 1989, s. 7).

Dini inançların bireyin yaşamını şekillendirmedeki etkisi yalnızca bireysel dü-
zeyde sınırlı kalmaz; bu inançlar, bireylerin hayatı algılama biçimlerini, değerlerini ve 
sosyal etkileşimlerini de yönlendirir. Dinî ibadetler ve ritüeller, toplumu kaynaştırıcı 
ve bir arada tutucu bir işleve sahiptir. Aynı zamanda din, bireylerin ahlaki ve manevi 
gelişiminde önemli rol oynayarak onları kendini denetleme, kanaatkâr olma ve baş-
kalarına zarar vermeme gibi toplumsal davranışlara yönlendirir (Usta, 2008, s. 52).

Din, sadece bireyin kişisel dünyasını etkilemekle kalmaz; aile, eğitim, ekono-
mi ve sağlık gibi toplumsal alanlarda da yol gösterici bir fonksiyon üstlenir. Bunun-
la birlikte din, toplumsal huzurun ve barışın tesisi açısından da ciddi katkılar sunar. 
Ortak değerler etrafında bireyleri bir araya getirerek çatışmaların önüne geçilmesini 
sağlar (Yavuzer, 2023, s. 115).

Bu çerçevede, din hem bireyin iç dünyasının şekillenmesine hem de toplumsal 
yapının uyum içinde işlemesine katkıda bulunur. Dolayısıyla dinin etkisi, sadece bire-
yin dini yönelimiyle sınırlı kalmayıp toplumun genel işleyişi ve birlikteliği üzerinde de 
belirleyici olmaktadır (Yavuzer, 2023, s. 116). Din, bireyde aidiyet ve kimlik duygusu-



38 T D G A K

nu geliştirirken, aynı zamanda topluma entegrasyon sürecinde de birleştirici bir unsur 
haline gelir (Okumuş, 2013, s. 97-101). Birçok sosyolog da toplumu bir arada tutan en 
güçlü etmenlerden birinin din olduğuna dikkat çekmiştir (Özkalp, 2013, s. 194).

Toplumsal uyumun sağlanmasında ortak değerlerin benimsenmesi elzemdir. 
Bu noktada din eğitimi, bireylerin bu değerlerle tanışmasını ve onları içselleştirmesini 
teşvik ederek sosyal bütünleşmeyi destekleyen önemli bir araç konumundadır. Aynı 
zamanda bireylerin dini bilgi düzeyini artırarak onların toplumsal normlara uyum sü-
reçlerini kolaylaştırır ve böylece toplumda barış ortamının tesis edilmesine yardımcı 
olur (Tosun, 2020, s. 5).

Din eğitiminin amacı, bireylerin birbirine benzemesini sağlamak değil; aksi-
ne farklılıkların bir tehdit unsuru olarak görülmediği, tam tersine zenginleştirici bir 
çeşitlilik olarak kabul edildiği bir anlayış kazandırmaktır. Bu bakış açısı, toplumun 
bütünlüğünü zedelemeksizin farklılıkları bir arada yaşatabilmenin önünü açmaktadır 
(Yılmaz, 2010, s. 81).

Bu anlayış doğrultusunda din eğitimi, hoşgörü, adalet ve barış ortamının tesisi-
ne yönelik bir toplumsal bilinç oluşturma potansiyeline sahiptir. Din eğitiminin hedef 
ve içeriği, toplumsal sorunlara çözüm üretme noktasında ortak değerler çerçevesinde 
uzlaşı kültürünün geliştirilmesine hizmet eder. Bu yönüyle din eğitimi, hem bireylerin 
hem de grupların birbirlerini anlamasını, empati kurmasını ve çatışmaları yapıcı bir 
biçimde çözmesini kolaylaştırır (Baltacı vd., 2019, s. 5). Din eğitimi, yalnızca bilgi 
aktarımı değil; aynı zamanda toplumsal bağların güçlenmesini, farklılıkların anlayışla 
karşılanmasını ve ideal bir toplumsal yapının inşasını hedefleyen kapsamlı bir işlev 
görmektedir. Din aracılığıyla bireyler, topluma entegre olmayı öğrenmekte, farklı-
lıklarla bir arada yaşamayı içselleştirmekte ve toplumsal barışa katkı sağlamaktadır 
(Şimşek, 2024, s. 4-6).

Tüm bu değerlendirmeler ışığında, din ve din eğitimi, bireylerin manevi ge-
lişimini desteklemenin ötesinde, toplumsal uyum ve bütünleşmenin sağlanmasında 
da temel bir rol üstlenmektedir. Kültürel değerlerin bir anlam etrafında birleşmesini 
kolaylaştıran din, bireyler arasında ortak bir aidiyet duygusu oluşturarak toplumsal 
yapının istikrarını pekiştirir. Bu süreçte din eğitimi, hoşgörü, empati, adalet ve birlikte 
yaşama kültürünü teşvik ederek, farklılıkların çatışma değil zenginlik olarak görülme-
sini sağlar. Sonuç olarak din eğitimi, bireyleri yalnızca dini bilgiyle donatmakla kal-
maz; aynı zamanda toplumsal barış, bütünlük ve dayanışma ortamının güçlenmesine 



39T D G A K

katkı sağlayan önemli bir araç olarak işlev görmektedir.

Türk Dünyasında Din Eğitimi Yoluyla Ortak Kimlik İnşasının İmkânı

Türk dünyası, tarihsel kökleri derinlere uzanan ortak bir geçmişi ve kültürel 
mirası paylaşmasına rağmen, farklı coğrafyalarda yaşamaktan kaynaklı çeşitli sosyal, 
siyasal ve kültürel yapılara sahiptir. Bu çeşitlilik, ortak kimlik bilincinin zedelenme-
sine yol açmadan, eğitim yoluyla belirli bir çerçeveye oturtulabilir. Özellikle din eği-
timi, bu bağlamda hem kimlik inşasına katkı sağlayabilecek hem de ortak değerler 
etrafında bütünleştirici bir işlev görebilecek önemli bir araçtır.

Türk milletinin hem İslam ümmetine hem de kendi tarihsel mirasına bağlı bir 
kimlik taşıması, milli kültür ile din arasındaki güçlü bağı ortaya koymaktadır. Bu bağ-
lamda, dini inançlar ile milli değerler birbirine rakip değil, bilakis birbirini tamam-
layan unsurlar olarak değerlendirilmektedir (Kodaman, 2005, s. 1). Türk toplumu, 
tarihsel olarak dinî inançlarıyla bütünleşmiş geleneksel yaşam tarzlarına bağlı kalmış, 
bu da milli kimliğin dinle birlikte şekillenmesini mümkün kılmıştır (Avcı & Arıcı, 
2020, s. 310). Dolayısıyla din, millî kimliği zayıflatan değil; aksine güçlendiren bir 
unsur olarak karşımıza çıkmaktadır.

Bununla birlikte, günümüz toplumlarında etnik, kültürel ya da dini farklılıkların 
varlığı, kimi zaman toplumsal uyumu tehdit eden olumsuz sonuçlar doğurabilmektedir. 
Ayrımcılık, dışlama, hoşgörüsüzlük, asimilasyon ya da ötekileştirme gibi reaksiyon-
lar, toplumun sosyal dokusunu zedeleyerek uzun vadede toplumsal çözülmelere neden 
olabilmektedir. Bu nedenle, çeşitliliği ayrışma aracı olarak değil, zenginleştirici bir un-
sur olarak gören bir perspektife ihtiyaç duyulmaktadır. Farklılıkların bir arada yaşaya-
bilmesini sağlayan başlıca yollardan biri, toplumu ortak değerler etrafında birleştiren 
bağlayıcı unsurların güçlendirilmesidir. Bu noktada din, ortak inançlar ve değerler seti 
sunarak etkili bir bütünleştirici araç olarak işlev görmektedir. Bu değerlerin bireylere 
aktarımı ise ancak güçlü bir din eğitimi aracılığıyla sağlanabilir (Doğru, 2022, s. 67).

Din eğitimi, yalnızca inanç temelli bilgilerin aktarımıyla sınırlı değildir. Aynı 
zamanda farklı Türk topluluklarında mevcut olan ortak manevi değerlerin, ahlaki 
prensiplerin ve etik normların gelecek kuşaklara aktarımını sağlayarak, kültürel sü-
reklilik ve toplumsal uyum açısından önemli bir işlev üstlenmektedir. Bu yönüyle din 
eğitimi, ortak bir tarih ve kültür algısı oluşturmanın yanında, Türk dünyasında böl-
gesel bütünleşme için gerekli olan toplumsal zeminin inşasına da katkı sunmaktadır.

Din derslerinin içerik yapısında; edebiyat, musiki, mimari gibi estetik ve kültü-



40 T D G A K

rel alanlarda dinin tarihsel ve sanatsal yansımalarına yer verilmesi, öğrencilerin sadece 
bilgi düzeyinde değil, aynı zamanda kültürel bilinç ve kimlik inşası açısından da geli-
şim göstermelerine imkân tanımaktadır. Özellikle Türk-İslam sanatları, gelenekleri ve 
milli birlik duygusunu pekiştiren örneklerin ders materyallerine dâhil edilmesi, genç 
bireylerde tarihsel süreklilik ve ortak değer bilinci oluşturarak toplumsal aidiyetin güç-
lenmesine katkı sağlamaktadır. Bu yaklaşım, din eğitiminin yalnızca ahlaki ilkeler ya da 
inanç temelli bilgilerle sınırlı kalmayıp; bireyin kendi kültürel kökleriyle bağ kurmasını 
ve içinde yaşadığı toplumla anlamlı bir bütünlük oluşturmasını hedefleyen çok boyutlu 
bir yapıya kavuşturulmasını mümkün kılacaktır (Kaymakcan & Meydan, 2010, s. 37).

SONUÇ

Bu çalışma, din eğitiminin bireysel ve toplumsal kimlik inşasında üstlendiği çok 
katmanlı rolü ortaya koymayı amaçlamıştır. Din, bireyin anlam arayışını yönlendiren, 
toplumsal bağları güçlendiren ve kültürel sürekliliği sağlayan temel bir sosyal kurum 
olarak kimlik oluşumunda merkezi bir işlev görmektedir. Ortak kimlik bilincinin oluş-
masında dinin taşıdığı bu yapısal rol, özellikle geniş coğrafyalara yayılmış olan Türk 
dünyası gibi kültürel birlikteliklerin korunmasında kritik bir unsur hâline gelmektedir.

Din eğitimi ise, bireylerin sadece inanç esaslarını öğrenmesini değil, aynı za-
manda tarihsel, kültürel ve manevi bağlar üzerinden güçlü bir aidiyet geliştirmesini 
hedeflemektedir. Bu bağlamda din eğitimi, bireylerin ortak bir değer sistemi etrafında 
bütünleşmesine, sosyal dayanışmanın artmasına ve kuşaklar arası değer aktarımının 
sürekliliğinin sağlanmasına katkı sunmaktadır. Özellikle genç kuşakların kimlik inşa-
sı sürecinde din eğitimi, modern dünyanın getirdiği kimlik krizlerine karşı koruyucu 
bir işlev üstlenmektedir.

Türk dünyası özelinde değerlendirildiğinde, ortak bir tarih, dil ve kültür mira-
sına sahip toplulukların, din eğitimi aracılığıyla manevi ve kültürel bağlarını yeniden 
güçlendirme imkânına sahip oldukları görülmektedir. Din eğitimi, bu toplulukların 
yalnızca geçmişlerini hatırlamalarını değil, aynı zamanda geleceğe yönelik ortak bir 
vizyon geliştirmelerini de mümkün kılmaktadır. Böylece, küreselleşmenin homojen-
leştirici etkilerine karşı yerel ve bölgesel kimliklerin korunması ve güçlendirilmesi 
sağlanabilmektedir.

Çalışmada elde edilen bulgular, din eğitiminin yalnızca bireysel manevi ge-
lişimi destekleyen bir alan olmadığını; aynı zamanda toplumsal barışın, hoşgörünün 
ve birlikte yaşama kültürünün tesisinde de kritik bir rol oynadığını göstermektedir. 



41T D G A K

Din eğitimi, farklılıkların bir tehdit olarak değil, zenginleştirici bir unsur olarak gö-
rülmesini sağlayarak, çok kültürlü yapılarda dahi ortak kimlik bilincinin pekişmesine 
aracılık etmektedir.

Bu çerçevede, din eğitimi politikalarının yalnızca dogmatik bilgi aktarımına 
dayanmaması, aynı zamanda kültürel hafızayı canlı tutan, toplumsal uyumu güçlen-
diren ve tarihsel bilinci besleyen bir içerikle yeniden yapılandırılması gerekmektedir. 
Eğitim programlarında sanat, edebiyat, tarih ve estetik gibi kültürel unsurlara daha 
fazla yer verilmesi, din eğitiminin kimlik inşa edici işlevini daha etkin bir biçimde 
yerine getirmesine katkı sağlayacaktır.

Sonuç olarak, din eğitimi, bireylerin kendi manevi ve kültürel köklerine sağ-
lam bir şekilde tutunmasını sağlarken, toplumsal düzlemde ortak kimlik bilincinin 
güçlenmesine, toplumsal bütünleşmenin pekişmesine ve kültürel sürekliliğin sağlan-
masına önemli ölçüde katkı sunmaktadır. Bu nedenle, özellikle Türk dünyasında ortak 
kimlik inşasına yönelik stratejiler geliştirilirken, din eğitiminin işlevi ve potansiyeli 
mutlaka dikkate alınmalıdır.

KAYNAKÇA
Aktaş, A. (2019). Milliyetçilik kuramları bağlamında Ömer Seyfettin’in hikâyelerine göre 

Türk kimliğinin tanımları ve milli kimlik bağları. Ankara Üniversitesi Dil ve Ta-
rih-Coğrafya Fakültesi Türkoloji Dergisi, 23(2), 1-18.

Ali Baltacı vd. (2019). Suriyeli sığınmacı öğrencilerin din eğitimi sorunları: Din Kültürü ve 
Ahlak Bilgisi öğretmenleri üzerine nitel bir araştırma. Darülfünun İlahiyat, 30(2), 
383-405.

Avcı, M., & Arıcı, A. F. (2020). Millî kimliğin inşasında geleneğin rolü: Mustafa Kutlu örne-
ği. Rumeli Dil ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi, 21, 305–315.

Kodaman, B. (2005). Milli ve dini bütünlük zarureti. SDÜ Fen Edebiyat Fakültesi Sosyal 
Bilimler Dergisi, 13, 1–10.

Berger, P. L. (1993). Dinin sosyal gerçekliği (A. Coşkun, Çev.). İnsan Yayınları.
Binbaşıoğlu, C. (1968). Eğitime giriş. Binbaşıoğlu Yayınevi.
Bolay, S. H. (2017). 21. yüzyılda millî aklın rehberliğinde Türk eğitiminin bazı meseleleri ve 

çözüm yolları. Türkiye Eğitim Dergisi, 2(1), 1-20.
Cebeci, S. (2008). Milli kimlik bağlamında din kültür ilişkisi. Akademik İncelemeler Dergisi, 

3(2), 1–11.
Coşkun, Ali (2003). Din ve Kimlik. M.Ü. İlâhiyat Fakültesi Dergisi 24 (2003/1), 5-23.
Çay, A. (2014). Türk kültürü ve kaynakları. Ondokuz Mayıs University Journal of Education 

Faculty, 1(1), 1-14.
Çekin, A. S. (2013). Din ve eğitimin toplumsal yönü üzerine değerlendirmeler. İnsan ve Top-



42 T D G A K

lum Bilimleri Araştırmaları Dergisi, 2, 36–48.
Doğru, Ç. (2022). Sosyal bütünleşme ve din eğitimi ilişkisi üzerine bir araştırma. Iğdır Üni-

versitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 30, 59–82.
Dmytro, S. & diğerleri. (2022). The national identity and Orthodox Church: The case of con-

temporary Ukraine. Ethics & Bioethics, 12(3–4), 199–211. 
Graf, P. (2002). Kişinin yeniden algılanmasına davet olarak insan imgelerinin krizi. C. Ç. 

İmren (Çev.), Yeni bir geleceğe açılırken insan ve din sempozyumu (ss. 211–226). Çu-
kurova İlahiyat Fakültesi.

Günay, Ü. (1988). Din sosyolojisi. Marmara Üniversitesi Yayınları.
Günay, Ü. (1989). Din ve sosyal bütünleşme. Erciyes Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

7(6), 1–14.
İder, S. (2023). Milli kimlik inşasında din eğitiminin gerekliliği üzerine bir değerlendirme. 

Marife, 23(2), 617–634.
Imıl, M. (2019). Cumhuriyetin milli kimlik inşası ve dil özelinde dini reformasyon çabaları. 

Dini Araştırmalar, 22(56), 413–432.
Ingerfurseth, I. & Repstad, P. (2011). Din sosyolojisine giriş: Klasik ve çağdaş kuramlar (B. 

Akkuş, Çev.). Birleşik Yayınevi.
Kaymakcan, R. & Meydan, H. (2010). Demokratik vatandaşlık ve din öğretimi: Yeni yakla-

şımlar ve Türkiye’de DKAB dersleri bağlamında bir değerlendirme. İstanbul Üniver-
sitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1(1), 37–59.

Köseoğlu, N. (2002). Küreselleşme ve milli hayat. Ötüken Yayınları.
Okumuş, E. (2013). Sosyolojinin din sorunsalı. M. Bayyiğit (Ed.), Din sosyolojisi. Palet Ya-

yınları.
Okumuşlar, M. (2013). Sosyalleşme sürecinde din eğitimi: İlk dönem İslam toplumu örneği. 

Yediveren Kitap.
Özkalp, E. (2013). Sosyolojiye giriş. Ekin Yayınları.
Özkan, R. (2006). Türk eğitim sisteminde himayeci değerler: İlköğretim ders kitapları örneği 

(Doktora tezi, Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü).
S. Özünal. (2015). Sosyal bilgiler dersinde coğrafya konularının kimlik inşası ve vatandaş-

lık bilinci kazandırmasına ilişkin öğretmen görüşleri (Yayımlanmamış doktora tezi, 
Dumlupınar Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Kütahya).

Şahin, A. M. (2019). Yakup Kadri Karaosmanoğlu’nun hikâyelerinde millî kimlik inşası. 
Uluslararası Beşeri Bilimler ve Eğitim Dergisi, 5(10), 1–18.

Şahnagil, S. (2016). Küreselleşmeye karşı ulus devlet: Milli kimliğin geleceği üzerine bir 
değerlendirme. Balıkesir Üniversitesi The Journal of Social Science Institute, 19(36-
1), 1–18.

Şimşek, M. E. (2024). Yaygın din eğitiminin toplumsal uyum ve kimlik inşasındaki etkisi. 
Akademik Analiz, 2, 1–15.

Torgut, F. (2019). Etnik kimlik inşasında mezhep farklılığının oynadığı rol: Zazalar örneği 



43T D G A K

(Yayımlanmamış yüksek lisans tezi, Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Van).

Tosun, C. (2020). Din eğitimi bilimine giriş. Pegem Akademi.
Usta, N. (2008). Din ve toplum yazıları. Platin Yayınları.
Yapıcı, A. & Yıldırım, M. (2003). Küreselleşme sürecinin dini kimliklere etkisi: Sosyal psiko-

lojik bir değerlendirme. Dini Araştırmalar Dergisi, 6(17), 117–138.
Yavuzer, H. (2023). Din-toplum ilişkisi. Uluslararası Türk Dünyası Araştırmaları Dergisi, 

6(4), 109–124.
Yılmaz, M. & Duman, T. (2018). TRT Çocuk Dergisi’nde milli bir değer olarak “vatan – va-

tanseverlik” değeri. İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırma Dergisi, 7(2), 639–657.



44 T D G A K



45T D G A K

TÜRK DÜNYASINDA DIN EĞITIMI ALANINDA ÖĞRETMEN 
YETIŞTIRME VE ÇOKKÜLTÜRLÜLÜK

Sümeyra ARICAN*

Özet 

21. yüzyılda küreselleşme, dijitalleşme ve göç gibi dinamiklerin etkisiyle kültürel et-
kileşim, dini çoğulculuk ve toplumsal çeşitlilik belirgin biçimde artmıştır. Bu dönüşüm, eğitim 
sistemlerinin genel yapısını etkilemekte; özellikle din eğitimi alanında geleneksel, tek inanç 
veya mezhep temelli yaklaşımların yetersizliğini ortaya koymaktadır. Günümüzün çoğulcu 
toplumsal yapısı, din eğitiminin çokkültürlü bir perspektifle yeniden ele alınmasını gerekli 
kılmaktadır. Bu bağlamda, din eğitiminin farklı inançları tanıyan, eleştirel düşünmeyi teşvik 
eden ve toplumsal uyumu önceleyen kapsayıcı bir anlayışla yapılandırılması gerekmektedir. Bu 
çalışma, söz konusu ihtiyacın bir yansıması olarak, Türk Cumhuriyetleri’nde faaliyet gösteren 
ilahiyat fakültelerinde din dersi öğretmeni yetiştirme süreçlerini çokkültürlü din eğitimi bağ-
lamında incelemeyi amaçlamaktadır. Araştırma kapsamında Azerbaycan, Kazakistan, Kırgızis-
tan, Özbekistan ve Türkmenistan’da yüksek din öğretimi alanında faaliyet gösteren fakültelerin 
müfredatları, ders içerikleri, öğretim dili çeşitliliği, pedagojik yaklaşımları karşılaştırmalı ola-
rak analiz edilmiştir. Araştırma, nitel araştırma deseni çerçevesinde gerçekleştirilmiştir. Veriler, 
fakültelerin resmî web siteleri, ders programları, öğretim kadrosu profilleri ve uluslararası aka-
demik iş birliklerine ilişkin açık erişimli belgeler üzerinden toplanmıştır. Çalışmada incelenen 
ülkelerin etnik ve dini yapıları detaylı biçimde ele alınmış, bu yapıların eğitim politikalarına ve 
özellikle din eğitimi uygulamalarına etkisi analiz edilmiştir. Azerbaycan, Kazakistan ve Kırgı-
zistan gibi ülkelerde yüksek düzeyde etnik ve dini çeşitlilik bulunmakta olup, bu durum eğitim 
politikalarında daha hoşgörülü ve kapsayıcı yaklaşımların benimsenmesine zemin hazırlamak-
tadır. Azerbaycan’da Şii ve Sünni mezheplerin yanı sıra Hristiyan ve Yahudi topluluklar birlikte 
yaşamakta, dini içerikler “Hayat Bilgisi” dersinde ele alınmaktadır. Kazakistan’da ise “Laiklik 
ve Din Bilimi Temelleri” dersi kapsamında tüm dinlere saygı esas alınmaktadır. Kırgızistan’da 
“Dinlerin Gelişim Tarihi” dersi zorunlu olarak okutulmakta, İslam başta olmak üzere diğer 
dünya dinlerine de yer verilmektedir. Özbekistan’da “Tarbiya” dersi kapsamında ahlaki ve 
manevi değerler öğretilmekte, doğrudan din dersi verilmemektedir. Türkmenistan’da ise geç-
mişte okutulan “Ruhname” kitabı dışında doğrudan din eğitimi sunulmamış olup laiklik esaslı 
sıkı denetim uygulanmaktadır. Araştırmada ayrıca ilahiyat fakültelerinin öğretmen yetiştirme 
programları detaylı olarak incelenmiştir. Çoğu ülkede ilahiyat fakülteleri din görevlisi veya 
araştırmacı yetiştirmeye odaklanmışken, doğrudan öğretmen yetiştirme ve pedagojik formas-
yon eğitimi sunulmamaktadır. Araştırma bulguları, Türk dünyasında çokkültürlü din eğitimi 
yönünde olumlu adımların atıldığını göstermektedir. Özellikle öğretim kadrolarının uluslararası 
akademik arka planları, eğitimde birden fazla dilin kullanılması ve uluslararası iş birliklerinin 
mevcudiyeti, çokkültürlü yaklaşımın gelişmesini destekleyen unsurlar arasında yer almaktadır. 
Bununla birlikte fakültelerde pedagojik formasyon eğitimi verilmemekte, öğretmen yetiştirme 
süreçleri bu yönüyle eksik kalmaktadır. Bu durum, din eğitiminin yalnızca içerik değil, aynı za-
* Dr. Öğr Üyesi, Sümeyra Arıcan, Yalova Üniversitesi, Türkiye, sumeyra.arican@yalova.edu.tr, Orcid: 
0000-0003-3158-1840.



46 T D G A K

manda öğretim yöntemleri, pedagojik yeterlilikler ve çokkültürlülüğü esas alan bir yaklaşımla 
yeniden ele alınması gerektiğini ortaya koymaktadır. Bu doğrultuda, Türk Cumhuriyetleri’nde 
din dersi öğretmeni yetiştirme programlarının çağdaş, çoğulcu ve kapsayıcı bir anlayışla yeni-
den tasarlanması büyük önem taşımaktadır.

Anahtar Kelimeler: Din Eğitimi, Öğretmen Yetiştirme, Türk Dünyası

Multiculturalism and Teacher Training in Religious Education in the 
Turkic World

Abstract 

In the 21st century, cultural interaction, religious pluralism and social diversity have 
increased significantly due to dynamics such as globalization, digitalization and migration. This 
transformation affects the general structure of education systems and reveals the inadequacy of 
traditional, single faith or sect-based approaches, especially in the field of religious education. 
Today’s pluralistic social structure makes it necessary to reconsider religious education from 
a multicultural perspective. In this context, religious education needs to be structured with 
an inclusive understanding that recognizes different beliefs, encourages critical thinking and 
prioritizes social harmony. As a reflection of this need, this study aims to examine the religi-
ous education teacher training processes in the faculties of theology operating in the Turkic 
Republics in the context of multicultural religious education. Within the scope of the research, 
the curricula, course contents, diversity of teaching languages, pedagogical approaches of the 
faculties operating in the field of higher religious education in Azerbaijan, Kazakhstan, Kyr-
gyzstan, Uzbekistan and Turkmenistan were analyzed comparatively. The research was con-
ducted within the framework of qualitative research design. The data were collected through 
the official websites of the faculties, course programs, teaching staff profiles and open-access 
documents on international academic collaborations. The ethnic and religious structures of the 
countries examined in the study were discussed in detail, and the impact of these structures 
on educational policies and especially on religious education practices were analyzed. Count-
ries such as Azerbaijan, Kazakhstan and Kyrgyzstan have high levels of ethnic and religious 
diversity, paving the way for more tolerant and inclusive approaches to education policy. In 
Azerbaijan, Shia and Sunni sects, as well as Christian and Jewish communities, live together, 
and religious content is covered in the “Life Science” course. In Kazakhstan, respect for all 
religions is emphasized in the “Foundations of Secularism and Religious Science” course. In 
Kyrgyzstan, the “History of the Development of Religions” course is compulsory and includes 
Islam and other world religions. In Uzbekistan, moral and spiritual values are taught as part of 
the “Tarbiya” course, with no direct religious instruction. In Turkmenistan, there is no direct 
religious education except for the “Ruhname” book, which was taught in the past, and strict 
control based on secularism is applied. The study also examined the teacher training programs 
of the faculties of theology in detail. In most countries, the faculties of theology focus on 
training religious officials or researchers, while direct teacher training and pedagogical forma-



47T D G A K

tion education are not offered. The research findings show that positive steps are being taken 
towards multicultural religious education in the Turkic world. In particular, the international 
academic backgrounds of the teaching staff, the use of more than one language in education 
and the existence of international cooperation are among the factors that support the develop-
ment of a multicultural approach. However, pedagogical formation training is not provided in 
faculties and teacher training processes remain incomplete in this respect. This situation reveals 
that religious education should be reconsidered with an approach based not only on content but 
also on teaching methods, pedagogical competencies and multiculturalism. In this respect, it is 
of great importance to redesign the religious education teacher training programs in the Turkic 
Republics with a contemporary, pluralistic and inclusive approach.

Keywords: Religious Education, Teacher Training, Turkic World

GİRİŞ

Türk dünyası, tarihsel derinliği, kültürel zenginliği ve ortak medeniyet biri-
kimiyle öne çıkan bir coğrafyadır. Bu dünyayı oluşturan toplumlar; dil, din ve tarih 
bakımından güçlü ortaklıklara sahip olmakla birlikte, farklı coğrafi, sosyoekonomik 
ve mezhepsel yapılar nedeniyle bir çeşitlilik de barındırmaktadır. Küreselleşme, kit-
lesel göç hareketleri, dijital iletişim teknolojilerinin yaygınlaşması ve artan kültürel 
etkileşim, bu çeşitliliği daha görünür hâle getirmekte ve özellikle eğitim alanında yeni 
yaklaşımları zorunlu kılmaktadır. Bu bağlamda, din eğitimi özelinde ortaya çıkan çe-
şitlilik, artık sadece belirli bir inancı veya mezhebi aktaran geleneksel yaklaşımların 
ötesine geçmeyi gerekli kılmaktadır. Farklı inanç biçimlerini tanıyan, çoğulculuğu 
temel alan ve toplumsal uyumu gözeten pedagojik modeller, çağdaş din eğitimi anla-
yışının merkezine yerleşmektedir (Banks, 2001; Jackson, 2013). 

Bildirinin temel amacı, Türk dünyasında yer alan Azerbaycan, Kazakistan, 
Kırgızistan, Özbekistan ve Türkmenistan’daki ilahiyat fakültelerinde din dersi öğret-
meni yetiştirme süreçlerini çokkültürlü din eğitimi perspektifiyle değerlendirmektir. 
Özellikle etnik, dilsel ve mezhepsel farklılıkların yoğun olduğu bölgelerde, din eği-
timi öğretmenlerinin çokkültürlü pedagojik becerilerle donatılması, yalnızca eğitim 
niteliğini artırmakla kalmamakta; aynı zamanda toplumsal uyum, dini hoşgörü ve kül-
türel çeşitliliğe saygının kurumsallaşmasına katkı sunmaktadır. Ancak mevcut öğret-
men yetiştirme programlarının büyük bölümü, bu farklılıkları yeterince gözetmeyen, 
tek boyutlu içerik ve yöntemlerle sınırlı kalmaktadır. Bu durum, kültürler arası anlayış 
geliştirme potansiyelini zayıflatmakta ve din eğitiminde çoğulculuğu engelleyici bir 
unsur haline gelmektedir. Bu nedenle, Türk Cumhuriyetleri’nde din eğitimi alanında 
görev alacak öğretmenlerin yalnızca akademik bilgiyle değil, çokkültürlü pedagojik 



48 T D G A K

yeterliliklerle de donatılması bir gerekliliktir. Bu bağlamda yapılan bu çalışma, söz 
konusu ülkelerdeki din öğretimi programlarının mevcut yapısını inceleyerek, çokkül-
türlü eğitimi ortaya koymayı amaçlamaktadır.

Bu araştırma, nitel araştırma paradigması çerçevesinde yapılandırılmış ve do-
küman incelemesine dayalı betimleyici analiz yöntemi kullanılarak yürütülmüştür. 
Araştırmada, Türk dünyasında yer alan beş ülke (Azerbaycan, Kazakistan, Kırgızistan, 
Özbekistan ve Türkmenistan) örneklem olarak belirlenmiştir. Bu ülkelerde din eğitimi 
alanında faaliyet gösteren ilahiyat fakülteleri, din dersi öğretmeni yetiştirme süreçleri 
bağlamında incelenmiştir. Örneklem seçiminde amaçlı örnekleme yöntemi kullanılmış; 
yalnızca yüksek din öğretimi alanında aktif olan ve güncel, açık erişimli kurumsal bilgi 
sağlayan fakülteler araştırmaya dahil edilmiştir. Veri toplama sürecinde, fakültelere 
ait resmî web siteleri, yayınlanmış müfredatlar, ders planları, öğretim üyesi profilleri 
ve uluslararası iş birlikleri gibi kaynaklardan doküman incelemesi yoluyla veriler elde 
edilmiştir. Toplanan veriler, tematik analiz yöntemiyle çözümlenmiştir. 

Etnik ve Dini Yapı

Türk devletlerinin etnik ve dini yapısı oldukça zengin bir çeşitliliğe sahiptir. 
Çalışma kapsamında incelenen ülkelerden Azerbaycan nüfusunun %92’si Azerbaycan 
Türkü, %8 diğer (Lezgi, Rus, Ermeni, Talış, Avar vd.) etnik gruplardan oluşmaktadır. 
Nüfusun %97’si Müslümandır ve bunların %85’i Şii, %15’i Sünni mezhebindendir. 
%3 ise Hristiyan, Yahudi ve diğer din mensuplarıdır (Azerbaycan, 2025; Presidential 
Library of the Administration of the President of the Republic of Azerbaijan, 2018). 

Kazakistan’da %70 Kazak, %15 Rus, %3 Özbek ve %11 diğer etnik grup-
lar yaşarken, nüfusun %70’i Müslüman (çoğunluğu Sünni-Hanefi), %26’sı Ortodoks 
Hristiyan ve %4’ü diğer dinlere mensuptur (Erpay, 2023, s. 112; Kazakistan, 2025). 

Kırgızistan’da %67 Kırgız, %14 Özbek, %10 Rus ve %8 diğer gruplar yer 
almakta; dini yapıda %87 Müslüman, %12 Hristiyan ve %1 diğer inançlar görülmek-
tedir (Korkmaz, 2023, ss. 149-150). 

Özbekistan’ın nüfusu %84 Özbek, % 5 Tacik, %2 Rus, %2 Kazak ve %6 diğer 
gruplardan oluşmakta; dini dağılım %96,8 Müslüman, %2,4 Ortodoks Hristiyan ve 
%0,8 diğer dinler şeklindedir (Tınas, 2023, ss. 183, 186). 

Türkmenistan’da ise %85 Türkmen, %5 Özbek, %4 Rus ve %6 diğer etnik 
gruplar bulunmakta; nüfusun %89’u Müslüman, %9’u Ortodoks Hristiyan ve %2’si 
diğer din mensubudur (Ünal, 2023, s. 265). Türk Cumhuriyetleri’nin devlet yapıları, 



49T D G A K

Türkiye’ye kıyasla daha çeşitli etnik, kültürel ve dini unsurları barındıran bir yapıya 
sahiptir (Turdubekova, 2024, s. 124).

Türk devletlerinin etnik ve dini yapıları aşağıda tablo halinde sunulmaktadır. 

Ülke Nüfusun Etnik Dağılımı Dini Dağılım

Azerbaycan
%92 Azerbaycan Türkü, 
%8 diğer (Lezgi, Rus vd.)

%97 Müslüman (%85 Şii, %15 
Sünni), %3 Hristiyan, Yahudi ve 
diğer

Kazakistan
%70 Kazak, %15 Rus, %3 
Özbek, %11 diğer

%70 Müslüman (çoğunluğu Sün-
ni-Hanefi), %26 Ortodoks Hristiyan, 
%4 diğer

Kırgızistan
%67 Kırgız, %14 Özbek, 
%10 Rus, %8 diğer

%87 Müslüman (çoğunluğu Sünni-
Hanefi), %12 Hristiyan, %1 diğer

Özbekistan
%84 Özbek, %5 Tacik, %2 
Rus, %2 Kazak, %6 diğer

%97 Müslüman (çoğunluğu Sünni-
Hanefi), %2 Ortodoks Hristiyan, 
%1 diğer

Türkmenistan
%85 Türkmen, %5 Özbek, 
%4 Rus, %6 diğer

%89 Müslüman (çoğunluğu Sün-
ni-Hanefi), %9 Ortodoks Hristiyan, 
%2 diğer

Tablo 1 Ülkelerin Etnik ve Dini Yapısı

Bu veriler, Türk dünyasındaki ülkelerin büyük oranda Müslüman çoğunluğa 
sahip olmakla birlikte, önemli ölçüde etnik ve dini çeşitlilik barındırdığını göstermek-
tedir. Türk dünyasında Azerbaycan, Kazakistan, Kırgızistan, Özbekistan ve Türkme-
nistan’ın her birinin hem etnik hem de dini açıdan belli bir çoğunluğa sahip olmak-
la birlikte, aynı zamanda azınlık grupları da barındırdığını görülmektedir. Genelde 
Müslüman nüfusun çoğunluğu oluşturduğu görülse de mezhepsel farklar (Şii/Sünni) 
ile Hristiyanlık ve Yahudilik gibi diğer inançların varlığı, din eğitiminde tek boyut-
lu bir yaklaşımın yeterli olmayacağını, çok boyutlu ve kapsayıcı yöntemlere ihtiyaç 
duyulduğunu göstermektedir. Ülkedeki bütün vatandaşların ihtiyaçlarına cevap ve-
recek nitelikte kapsamlı bir din eğitimi planlaması yapmak oldukça zordur. Her ülke 
özel koşullara ve niteliklere sahiptir. Dolayısıyla, din eğitiminin içeriği ve yöntemi 
her toplumun kendi dinamikleri doğrultusunda farklılık gösterebilmektedir. Benzer 
şekilde Türkiye’de de toplumun tüm kesimlerini kapsayıcı bir din eğitimi yapılması 
konusunda tartışmalar süregelmektedir (Arıcan, 2019). 



50 T D G A K

Azerbaycan, Şii ve Sünni İslam mezhepleri, Hristiyan ve Yahudi toplulukların 
birlikte yaşadığı çok dinli bir toplum yapısına sahiptir ve laik yapısıyla bu çeşitliliği 
desteklemektedir (Azizova, 2023, ss. 17-18). Kazakistan’da etnik çeşitlilik bulun-
makta ve dini gruplar hoşgörü içinde yaşamaktadır. Devlet dini kurumları kayıt altına 
alarak, denetime tabi tutmaktadır (Erpay, 2023, ss. 110-112). 

Kırgızistan’da etnik çeşitlilik fazladır ve bir süre bütün dini kurumlar ve faali-
yetler sivil oluşumlar olarak kabul edilmiş, serbest şekilde faaliyet göstermelerine izin 
verilmiştir. Ancak bu politika sıkılaştırılarak, laiklik ilkesinin güçlendirilmesi kararlaş-
tırılmıştır (Korkmaz, 2023, ss. 146-149). Özbekistan’da kültürel olarak Özbek kimliği 
baskındır, toplumda farklı dinlere mensup bireyler olsa da kamusal alanda dini faaliyet-
ler uzun süre kısıtlanmıştır. Dini kurumlar devlete kayıtlarını tescil ettirerek ülkenin hu-
zur ve bütünlüğünü engellememek koşuluyla faaliyetlerini yürütmektedir (Tınas, 2023, 
ss. 188-190). Türkmenistan’da etnik ve dini çeşitlilik sınırlıdır; devlet dini sıkı şekilde 
denetlemekte ve Türkmen kimliğini ön planda tutmaktadır (Ünal, 2023, ss. 265-267). 

Aşağıda yer alan tablo, ülkelerdeki çok kültürlülük politikalarının ve uygula-
malarının kısa bir değerlendirmesini içermektedir. 

Ülke Çok Kültürlülük Durumu

Azerbaycan

Çok kültürlü ve çok dinli bir yapıya sahiptir. Şii ve Sünni mez-
hepleri, Rus Ortodoks Kilisesi ve Yahudi toplulukları barış içinde 
bir arada yaşamaktadır. Laik yönetim, farklı etnik ve dini grupların 
haklarını korumaktadır.

Kazakistan

Etnik çeşitlilik yüksek olup, Kazak ve Rus nüfusunun yanı sıra 
Ukraynalılar, Almanlar ve Uygurlar gibi azınlıklar bulunmaktadır. 
Müslümanlar ve Hristiyanlar arasında dini hoşgörü ortamı vardır. 
Devlet, dini grupların faaliyetlerini denetlemektedir.

Kırgızistan
Etnik olarak çok kültürlüdür. Kazaklar, Ruslar, Uygurlar ve Özbek azın-
lık dikkat çekmektedir. Ülkede Sünni İslam anlayışı hâkimdir. Ancak 
laiklik ilkesi gereğince farklı dini gruplar arasında denge gözetilmektedir.

Özbekistan

Etnik çeşitlilik mevcuttur, Özbek kültürel kimliği baskındır. Ülkede 
Müslüman çoğunluğun yanı sıra Rus Ortodoks Hristiyan topluluğu 
ve Yahudiler bulunmaktadır. Uzun süre dini pratiklerin kısıtlandığı 
ülkede, son yıllarda daha serbest bir politika izlenmektedir.



51T D G A K

Ülke Çok Kültürlülük Durumu

Türkmenis-
tan

Etnik ve dini çeşitlilik sınırlıdır. Türkmen kimliği baskındır. Ülkede 
Ruslar, Özbekler ve Kazaklar gibi azınlıklar bulunsa da kültürel ho-
mojenlik politikasının etkisi büyüktür. Devlet, dini konuları sıkı bir 
şekilde kontrol etmekte ve laikliği vurgulamaktadır.

Tablo 2 Ülkelerin Çok Kültürlülük Açısından Etnik ve Dini Yapısı

Bu bölümde yer alan veriler, her ülkenin çok kültürlülüğe yaklaşımının yalnızca 
mevcut etnik ve dini çeşitliliğe değil, aynı zamanda tarihsel deneyimlerine, laiklik po-
litikalarına ve siyasal tercihlerine dayalı olarak şekillendiğini göstermektedir. Azerbay-
can, Kazakistan ve Kırgızistan gibi ülkeler, farklı inanç ve kültürleri birlikte yaşatmaya 
yönelik daha hoşgörülü ve kapsayıcı politikalar izlerken, Özbekistan ve Türkmenistan 
gibi ülkelerde ise daha sınırlayıcı ve kültürü ön plana çıkaran yaklaşımlar hâkimdir. 

Azerbaycan ve Kazakistan, çok kültürlülük politikalarını en fazla benimseyen 
ülkeler olup farklı dini ve etnik grupların haklarını tanımaktadır (Azizova, 2023, s. 18; 
Erpay, 2023, s. 110). Özbekistan ve Türkmenistan, kültürel homojenliği vurgulayan 
devlet politikaları izlemektedir (Tınas, 2023, ss. 186-191; Ünal, 2023, s. 267). Özellikle 
Türkmenistan, Türkmen kimliği ve kültürel öğeleri ön planda tutarak çok kültürlülüğü 
sınırlamaktadır. Kırgızistan’da çok kültürlülük etnik ve dini çeşitlilik nedeniyle doğal 
bir olgu olsa da siyasi ve toplumsal gerilimler zaman zaman ortaya çıkabilmektedir 
(Korkmaz, 2023, ss. 148-149). 

Türk dünyasındaki ülkelerin tamamı, Sovyetler Birliği sonrası bağımsızlıklarını 
kazanmalarının ardından laik yönetim anlayışıyla eğitim sistemlerini şekillendirmiştir. Din 
eğitimi ve çok kültürlülük politikaları, her ülkenin etnik ve dini yapısı, toplumsal çeşitlili-
ği, tarihî geçmişi ve siyasi tercihleri doğrultusunda belirlenmiştir. Türk dünyası genelinde 
benimsenen laiklik anlayışının Fransa’da uygulanan ve dinlerle ilgili konuların diğer kültür 
derslerinde öğretildiği (Aydın, 2007, s. 17) modele uygun olduğu söylenebilir. Türkiye’de de 
bir dönem Türk devletleri gibi dışlayıcı laiklik anlayışı benimsense de zamanla bu anlayıştan 
uzaklaşılmıştır (Uçar & Sayın, 2017, s. 295). Bu anlamda laik politikaya sahip Türkiye’nin 
Türk dünyası ülkelerinden farklı bir yöntem izlediği söylenebilir. Türkiye’nin laiklik uygula-
maları, tarihsel süreçte geçirdiği dönüşümlerle birlikte Türk dünyası ülkelerinden ayrışarak 
kendine özgü bir din-devlet ilişkisi modeli ortaya koymuştur.

Din Eğitimi ve Din Derslerinin Durumu

Türk dünyasında devlet okullarında din eğitimi genellikle doğrudan verilme-



52 T D G A K

mektedir. Azerbaycan’da “Hayat Bilgisi” dersi içeriğinde dini konulara yer verilmek-
tedir. Ayrıca Tarih ve Edebiyat gibi dersler de dinle ilgili bilgiler içermektedir (Azizo-
va, 2023, ss. 24, 29). Kazakistan’da “Laiklik ve Din Bilimi Temelleri” dersi zorunlu 
seçmeli olarak 9. sınıflarda okutulmaktadır (Erpay, 2023, s. 115). Kırgızistan’da bir 
süre “Iman Sabagı” ve “Adep” derslerinde dini ve kültürel bilgiler verilmiştir. Şu 
anda “Dinlerin Gelişim/İnşa Tarihi” dersi 9. sınıflarda zorunlu statüde okutulmaktadır 
(Korkmaz, 2023, ss. 152-153). 

Özbekistan’da “Tarbiya” dersi aracılığıyla ahlaki değerler öğretilmekte, din 
eğitimi medreselerde verilmektedir (Tınas, 2023, ss. 195-196). Türkmenistan’da 
ise doğrudan din dersi yoktur; geçmişte zorunlu olarak okutulan “Ruhname” isim-
li kitap bu boşluğu dolaylı olarak karşılamıştır. Ülkede sadece Ortak Türkmen-Türk 
Okulu’nda Türkiye Cumhuriyeti müfredatı uygulanmakta olup Din Kültürü ve Ahlak 
Bilgisi okutulmaktadır. (Ünal, 2023, s. 271). 

Aşağıdaki tablo, ülkelerde devlet okullarında uygulanan din eğitimi politikala-
rını karşılaştırmalı olarak sunmaktadır. 

Ülke Okullarda Din Eğitimi Durumu

Azerbaycan
Devlet okullarında zorunlu din dersi yoktur. “Hayat Bilgisi” dersi 
kapsamında bazı dini konular ele alınmaktadır. 

Kazakistan
Devlet okullarında zorunlu din dersi yoktur. “Laiklik ve Din Bi-
limi Temelleri” dersi zorunlu seçmeli olarak sunulmaktadır. Eği-
timde laiklik anlayışı baskındır.

Kırgızistan
Okullarda tüm öğrencileri kapsayan bir din dersi yoktur. “Dinlerin Ge-
lişim/İnşa Tarihi” dersi 9. sınıflarda zorunlu statüde okutulmaktadır.

Özbekistan
Devlet okullarında din dersi yoktur. Ancak “Tarbiya” dersi adı altın-
da ahlaki ve manevi değerler öğretilmektedir. Dini eğitim genellikle 
medreseler ve İslami eğitim kurumları aracılığıyla verilmektedir.

Türkmenistan
Devlet okullarında doğrudan bir din dersi bulunmamaktadır. 
2001-2013 arasında okutulan Ruhname adlı kitap dolaylı olarak 
dini bilgileri içermiştir. 

Tablo 3 Türk Dünyasında Okullarda Din Eğitimi 

Tabloda görüldüğü üzere, söz konusu ülkelerde din eğitimi büyük ölçüde do-
laylı yollarla sunulmakta, genellikle ahlaki ve kültürel içerikler üzerinden aktarılmak-
tadır. Bu durum, laik devlet anlayışının bir sonucu olarak değerlendirilebilir. Ancak 



53T D G A K

bu yaklaşım, din eğitiminin sistemli ve bilinçli bir şekilde yürütülmesini engellemekte 
olup, çokkültürlülük açısından sınırlayıcı olabilmektedir. 

Türk dünyasında din eğitimi politikaları, çok kültürlülüğü doğrudan etkileyen 
unsurlar barındırmaktadır. Azerbaycan’da din eğitimi müfredatında farklı dinler ele 
alınmakta, Şii ve Sünni İslam ile Hristiyanlık ve Yahudilik hakkında bilgi verilmekte-
dir. Çokkültürlülük de vurgulanmaktadır (Azizova, 2023, ss. 27-28). 

Kazakistan’da “Laiklik ve Din Bilimi Temelleri” dersinde tüm dinlere saygı 
vurgulanmakta, din hakkında öğrenme modeli çerçevesinde çeşitli dinler hakkında 
bilgilendirme yapılmaktadır (Erpay, 2023, s. 116). Kırgızistan’da “Dinlerin Gelişim 
Tarihi” dersinde, farklı dinlere yönelik bilgiler sunulmaktadır (Korkmaz, 2023, s. 
163). Yine daha önce uygulanan “Din Kültürü Tarihi” dersi de din bilimsel yaklaşımla 
tek bir dine odaklanmayan bir içeriğe sahipti (Dogan & Zholalieva, 2022). 

Özbekistan’da ise din eğitimi sınırlı olup, “Tarbiya” dersinde daha önce ayrı 
ayrı ahlak, vatan sevgisi, milli istiklal ve maneviyat esasları ile Dünya dinleri tarihi 
derslerinin içerikleri birleştirilmiştir (Tınas, 2023, s. 196). Türkmenistan’da geçmişte 
dinle ilgili bilgiler kitaplar ve çeşitli dersler aracılığıyla dolaylı olarak verilmişse de 
günümüzde laiklik daha baskındır (Ünal, 2023, ss. 272-274). 

Aşağıdaki tabloda, her ülkenin din eğitiminin çok kültürlü yapılarla ne ölçüde 
uyumlu olduğu incelenmektedir. Müfredatta farklı dinlere yer verilip verilmediği, dini 
hoşgörüye dair yaklaşımlar ve eğitimin kapsayıcılığı değerlendirilmiştir.

Ülke Din Eğitiminin Çok Kültürlülükle İlişkisi

Azerbaycan
“Hayat Bilgisi” dersi kapsamında tüm dini inançlara eşit mesafede 
durulmaktadır. 

Kazakistan
“Laiklik ve Din Bilimi Temelleri” dersi zorunlu seçmeli olarak 
sunulmaktadır ve farklı dinlere saygıyı esas alan bir içerik benim-
senmektedir. 

Kırgızistan
“Dinlerin Gelişim/İnşa Tarihi” dersinde ülkenin dini yapısı göze-
tilmiş, İslam ile Hristiyanlık, Budizm, Yahudiliğe yer verilmiştir. 
Bununla birlikte Kırgız kültürü önemsenmektedir.



54 T D G A K

Ülke Din Eğitiminin Çok Kültürlülükle İlişkisi

Özbekistan
“Tarbiya” dersi kapsamında ahlaki ve manevi değerler öğretilmek-
tedir, ancak din eğitimi doğrudan verilmemektedir. Devletin laik 
yapısı gereği çok kültürlü dini eğitime mesafeli durulmaktadır.

Türkmenistan
Din dersi verilmemektedir. Ancak geçmişte “Ruhname” kitabı do-
laylı olarak İslam ve milli değerleri vurguluyordu. Günümüzde ise 
-dışlayıcı- laik eğitim politikaları baskındır.

Tablo 4 Türk Dünyasında Okullarda Din Eğitimi ve Çok Kültürlülük

Tablo, her ülkenin din eğitimi politikalarının çok kültürlülüğe olan bakışını ve 
uygulama düzeyini ortaya koymaktadır. Azerbaycan ve Kazakistan’da, çok kültürlü 
ve kapsayıcı bir din eğitimi yaklaşımı benimsenmektedir. Bu ülkelerde farklı dinler 
hakkında bilgi verilmekte ve dini hoşgörü vurgulanmaktadır. Kırgızistan’da din eği-
timi dolaylı olarak çok kültürlülüğü desteklese de baskın etnik ve dini grup olan Kır-
gız ve Sünni-Hanefi İslam kültürü öne çıkmaktadır. Özbekistan ve Türkmenistan’da 
ise çok kültürlülük daha sınırlıdır. Devletin kontrol mekanizmaları nedeniyle dini 
çeşitliliğe açık bir eğitim modeli benimsenmemiştir. Bu farklılıklar, ülkelerin tarihsel 
gelişimleri, laiklik anlayışları ve toplumsal yapılarındaki çeşitliliğe yaklaşımlarından 
kaynaklanmaktadır. Küreselleşmenin etkisiyle, ötekini dışlayan yaklaşımlar yerini 
dini kapsayıcılık ve dini çoğulculuk gibi anlayışlara bırakmaya başlamıştır (Altaş, 
2022, ss. 168-174). Bu gelişmeler, din-devlet ilişkilerinde daha esnek ve çoğulcu yak-
laşımların ön plana çıkmasına zemin hazırlamaktadır. Bu çerçevede, Türk dünyası ül-
kelerinin de daha kapsayıcı ve çoğulcu modellere yönelme potansiyeli bulunmaktadır.

Din Dersi Öğretmeni Yetiştirme Süreci

Türk dünyasında din dersi öğretmen yetiştirme ve atama sürecinde farklı uy-
gulamalar dikkat çekmektedir. Azerbaycan’da uzun süre Bakü Devlet Üniversitesi 
ve Türkiye Diyanet Vakfı iş birliğiyle din eğitimi programları yürütülmüş; ancak 
devlet okullarında din dersi öğretmeni görevlendirilmemiştir. 2018 öncesinde Azer-
baycan’da biri Türkiye destekli Bakü Devlet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, diğeri 
ise Şeyhülislamlığa bağlı Bakü İslam Enstitüsü olmak üzere iki yüksek din öğreti-
mi kurumu bulunmaktaydı. İlki Sünni ağırlıklı olması, ikincisi ise Şii yönelimi ve 
akademik yeterlilik tartışmaları nedeniyle eleştirilmiştir. Her iki kurumun kapsayı-
cılık sorunu nedeniyle 2018 yılında kapatılmasının ardından, Azerbaycan’da tek ve 
merkezi bir yapı olan Azerbaycan İlahiyat Enstitüsü kurulmuştur (Üzümcü, 2022, s. 



55T D G A K

954). Azerbaycan İlahiyat Enstitüsü, İslamşünaslık ve Dinşünaslık gibi alanlarda li-
sans programları sunmaktadır (Mission and vision / About us / Azerbaijan Institute of 
Theology, 2025). Ancak, bu programlar pedagojik formasyon içermemekte ve doğru-
dan din dersi öğretmeni yetiştirmemektedir. Örgün eğitimde dini içeriklerin yer aldığı 
Hayat Bilgisi dersini ilkokul öğretmenleri okutmaktadır (Azizova, 2023, ss. 32-33). 

Kazakistan’da Hoca Ahmet Yesevi Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 2021 ta-
rihinde kurulmuştur. Bu fakülte, daha önce üniversite bünyesinde faaliyet gösteren 
“Din Bilimleri ve İlahiyat” Anabilim Dalı’nın genişletilmesiyle oluşturulmuştur 
(İlahiyat Bölümü, 2025). Hoca Ahmet Yesevi Üniversitesi İlahiyat Fakültesi bünye-
sinde İlahiyat (İlahiyat ve İslam Bilimleri), Din Bilimleri ve Felsefe olmak üzere üç 
lisans programı bulunmaktadır. Ancak fakültede pedagojik formasyon eğitimi veril-
memektedir. Kazakistan’da dini içeriklerin okutulduğu “Laiklik ve Din Bilimi Temel-
leri” dersini tarih öğretmenleri okutmaktadır (Erpay, 2023, ss. 129-130). Hoca Ahmet 
Yesevi Uluslararası Türk-Kazak Üniversitesi ve Nur-Mübarek Mısır İslam Kültürü 
Üniversitesi’nde ilahiyat eğitimi alanlar öğretmen olarak atanamamaktadır. 

Kırgızistan’da, Kırgızistan-Türkiye Manas Üniversitesi İlahiyat Fakültesi (İslam 
Bilimleri ve Din Bilimleri), Oş Devlet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Oş Devlet Üni-
versitesi Araşan İlahiyat Fakültesi, Kırgızistan İslam Üniversitesi ve İşenalı Arabaev 
Devlet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi yükseköğretim düzeyinde din eğitimi sunmaktadır 
(Kavak & Asanbekov, 2020). Kırgızistan -Türkiye Manas Üniversitesi İlahiyat Fakülte-
si 2011 yılında eğitim-öğretime başlamıştır. Fakültede İslam Bilimleri ve Din Bilimle-
ri olmak üzere iki bölüm bulunmaktadır. İslam Bilimleri Bölümü mezunları, camilerde 
din görevlisi, medreselerde öğretici veya yönetici; Din Bilimleri Bölümü mezunları ise 
devlet okullarında din kültürü ve adap dersleri öğretmeni olarak görev yapma yetkisine 
sahiptir (Din Bilimleri Bölümü, 2025a; İlahiyat Fakültesi Hakkında, 2025). Ancak bu 
fakültelerde pedagojik formasyon eğitimi verilmemektedir. Örgün eğitimde “Dinlerin 
Gelişim Tarihi” dersini tarih öğretmenleri okutmaktadır (Korkmaz, 2023, s. 170). 

Özbekistan’da yükseköğretim düzeyinde İmam Buhari Enstitüsü, Mir 
Arab Yüksek Medresesi, Hadis İlmi Mektebi temel İslami ilimler eğitimi verirken, 
Özbekistan Uluslararası İslam Akademisi Türkiye’deki ilahiyat fakültelerine benzer 
bir eğitim programını esas almaktadır. Özbekistan’da hizmet içi kursu başarıyla 
tamamlayan ilahiyat mezunları da (sınıf, tarih, edebiyat, milli gaye ve hukuk 
öğretmenleri ile birlikte) okullarda okutulan Tarbiya dersinin öğretmeni olabilecektir 
(Tınas, 2023, ss. 204-208). Özbekistan Uluslararası İslam Akademisi, 2018 yılında 



56 T D G A K

Taşkent İslam Üniversitesi ve Özbekistan İslam Akademisi’nin birleşmesiyle kurul-
muştur. 2025 yılında ise adı “Özbekistan Uluslararası İslam Araştırmaları Akademi-
si” olarak değiştirilmiştir (Akademiya haqida - IIAU, 2025). Bu kurumda pedagojik 
formasyon eğitimi verilmemekte, doğrudan din dersi öğretmeni yetiştirmemektedir.

Türkmenistan’da Mahtumkulu Üniversitesi ilahiyat eğitimi sunmakta, mezunlar ca-
milerde görev almaktadır. Devletten resmi onay alan yüksek din eğitimi mezunları, cami-
lerde okuldan sonra çocuklara haftada 4 saat din eğitimi vermektedir (Ünal, 2023, ss. 274-
275). Bu kurumda doğrudan din dersi öğretmeni yetiştirmemektedir. Aşağıdaki tablo, Türk 
dünyasında din dersi öğretmeni yetiştirme ve atama süreçlerine dair bilgileri sunmaktadır. 

Ülke Din Dersi Öğretmeni Yetiştirme

Azerbaycan

Uzun süre Bakü Devlet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi ve Tür-
kiye Diyanet Vakfı iş birliğiyle din eğitimi programları yürü-
tülmüştür. İlahiyat Fakültesi, yeni kurulan Azerbaycan İlahiyat 
Enstitüsü bünyesine dahil edilmiştir. Devlet okullarında doğru-
dan din dersi öğretmeni ataması yapılmamaktadır.

Kazakistan

Hoca Ahmet Yesevi Uluslararası Türk-Kazak Üniversitesi ve 
Nur-Mübarek Mısır İslam Üniversitesi ilahiyat fakülteleri din eği-
timi vermekle birlikte öğretmen yetiştirmemektedir. Mezunlar ge-
nellikle özel okullarda veya dini kurumlarda görev yapmaktadır.

Kırgızistan

Kırgızistan-Türkiye Manas Üniversitesi, Oş Devlet Üniversitesi, 
Kırgızistan İslam Üniversitesi ve İşenalı Arabaev Devlet Üniver-
sitesi’nde ilahiyat eğitimi verilmektedir. Ancak mezunları devlet 
okullarında öğretmen olarak çalışamamaktadırlar.

Özbekistan

İmam Buhari Enstitüsü, Mir Arab Yüksek Medresesi, Hadis İlmi 
Mektebi dini eğitim verirken, Özbekistan Uluslararası İslam 
Akademisi Türkiye’deki ilahiyat fakültelerine benzer bir eğitim 
programını esas almaktadır. Mezunlar daha çok medreseler, İsla-
mi araştırma merkezleri ve camilerde görev almaktadır.

Türkmenistan

Mahtumkulu Türkmen Devlet Üniversitesi, din eğitimi veren 
en önemli kurumdur. Mezunlar camilerde görev almakta ve 
belirli saatlerde çocuklara din eğitimi vermektedir. Devlet 
okullarında ise doğrudan bir din dersi öğretmenliği pozisyonu 
bulunmamaktadır.

Tablo 5 Türk Dünyasında Din Dersi Öğretmeni Yetiştirme



57T D G A K

Tablodan elde edilen veriler, ilahiyat eğitiminin uluslararası iş birliklerle devlet 
ve özel üniversitelerde gerçekleştirildiğini ortaya koymaktadır. Devlet okullarında din 
dersi öğretmeni kadroları bulunmamaktadır. Din dersi öğretmenliğine dair doğrudan 
bir istihdam modelinin bulunmaması, bu eğitimin hem kapsamını hem de standart ve 
profesyonel hale getirilmesini sınırlamaktadır. 

Türk dünyasında din eğitimi alanı öğretmen yetiştirme süreçlerinin çokkültür-
lülükle ilişkisi çeşitlilik arz etmektedir. Bir ilahiyat eğitiminin çokkültürlü sayılabil-
mesi için yalnızca İslami ilimlere değil, diğer dünya dinlerine, farklı mezheplere ve 
kültürel yorumlara da yer vermesi; çeşitli dinî gelenekleri karşılaştırmalı ve eleştirel 
bir bakışla ele alması; dilsel ve etnik çeşitliliğe açık bir öğretim kadrosuna ve öğrenci 
profiline sahip olması gerekmektedir. İlahiyat eğitiminde çokkültürlü yaklaşım, dinler 
tarihi, karşılaştırmalı dinler, din sosyolojisi, din felsefesi, din psikolojisi, din fenome-
nolojisi ve etik gibi farklı dini ve kültürel perspektifleri ele alan derslerin müfredata 
dahil edilmesini gerektirmektedir. Bu dersler, öğrencilerin farklı inanç sistemlerini 
tanımalarına, eleştirel düşünce geliştirmelerine ve dini çoğulculuğa duyarlı bireyler 
olarak yetişmelerine katkı sağlamaktadır.

Azerbaycan İlahiyat Enstitüsü’nün lisans düzeyindeki eğitim programı, 
İslamşünaslık ve Dinşünaslık olmak üzere iki ana uzmanlık alanında yürütülmek-
tedir. İslamşünaslık programı, İslam dinini teolojik, tarihi, sosyolojik, psikolojik ve 
felsefi açılardan inceleyen dersleri içermektedir. Bu programda, geleneksel İslam 
ilimlerinin yanı sıra din sosyolojisi, din psikolojisi, din felsefesi, mezhepler tarihi ve 
dinler tarihi gibi disiplinler de yer almaktadır. İslamşünaslık mezunlarının hem din 
görevlisi hem de İslam dini uzmanı olarak görev yapmaları hedeflenmektedir. Din-
şünaslık programı ise, Azerbaycan’ın özgün koşulları dikkate alınarak, Kaliforniya 
Üniversitesi, Oxford, Cambridge ve Stanford gibi önde gelen üniversitelerin “Reli-
gious Studies” bölümlerinin standartları temel alınarak oluşturulmuştur. Bu program, 
İslam, Yahudilik, Hristiyanlık, Hinduizm ve Çin dinleri gibi büyük dünya dinlerinin 
çokkültürlü bir bakış açısıyla incelenmesini amaçlamaktadır. Her iki programda da 
çokkültürlülük dersleri bulunmaktadır (Bakalavr / Təhsil səviyyələri və ixtisaslar / 
Faculty of Theology / Structure / Azerbaijan Institute of Theology, 2025). 

Kazakistan’da din eğitimi, farklı etnik ve dini gruplara saygı temelinde plan-
lanmaktadır. Ahmet Yesevi Üniversitesi İlahiyat Fakültesi etnik ve mezhepsel çeşitli-
liğe saygıyı önceleyen müfredatlar uygulamaktadır (İlahiyat Bölümü Eğitim Amaçları 
ve Kazanımları, 2025). İlahiyat bölümü, öğrencilerine İslami dini metinleri okuma, 



58 T D G A K

anlama, yorumlama ve uygulama konusunda temel teorik bilgiler sunmayı hedefle-
mektedir. Din Bilimleri bölümü, dini konuları çokkültürlü bir perspektifle ele almayı 
amaçlayan bir müfredata sahiptir. Program, öğrencilerin farklı dini gelenekleri an-
lamalarını ve karşılaştırmalı analiz yapabilmelerini hedeflemektedir (Din Bilimleri 
Bölümü, 2025b). Ahmet Yesevi Üniversitesi İlahiyat Fakültesi hem geleneksel İslami 
eğitimi hem de çokkültürlü dini araştırmaları kapsayan bir eğitim sunmaktadır. 

Kırgızistan-Türkiye Manas Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, çokkültürlü bir yak-
laşıma açık yapısıyla dikkat çekmekte; klasik İslami ilimlerle modern din bilimlerini 
bir araya getiren geniş ve disiplinler arası bir müfredat sunmaktadır (İlahiyat Fakültesi 
Hakkında, 2025). Fakülte, farklı dil, din ve kültürlere yönelik ders içerikleri aracılığıyla 
öğrencilerin çeşitli inanç sistemlerini bilimsel ve eleştirel bir bakış açısıyla değerlendir-
me yetkinliği kazanmalarını hedeflemektedir. Oş İlahiyat Fakültesi, tüm Orta Asya’da 
kurulan ilk resmî ilahiyat fakültesidir. Fakülte, İslam’ı doğru ve bilimsel şekilde öğrete-
bilecek, farklı düşünce ve inançlara saygılı, din eğitimi konusunda uzman kişiler yetiş-
tirmeyi amaçlamaktadır (Pay, 2008; Теологический факультет, 2025). Araşan İlahiyat 
Fakültesinin ders programı Oş İlahiyat Fakültesi programıyla hemen hemen aynıdır. Fa-
kültede, Dini Bilimler ve Sosyal Bilimler olmak üzere iki bölüm bulunmaktadır. İşenalı 
Arabaev Üniversitesi İlahiyat Fakültesi’nde, belirli bir dinin öğretisine dayanmayan, 
tüm dinlere eşit mesafede yaklaşan genel bir teoloji eğitimi sunulmaktadır. Kırgızca ve 
Rusça dillerinde yürütülen beş yıllık programda öğrenciler hem genel kültür derslerini 
hem de dinler tarihi, din felsefesi, dünya dinleri, kutsal metinler ve kutsal metin dilleri 
gibi çokkültürlü ve karşılaştırmalı içeriklere sahip alan derslerini almaktadır.

Özbekistan Uluslararası İslam Akademisi (International Islamic Academy 
of Uzbekistan- IIAU), İslamî ve seküler alanlarda geniş bir lisans ve yüksek lisans 
programı yelpazesi sunmaktadır. İslami İlimler Fakültesi, “Din Bilimleri”, “İslam 
Araştırmaları” ve “Tarih (İslam Tarihi ve Kaynak Çalışmaları)” gibi lisans program-
ları sunmaktadır. Özbekistan Uluslararası İslam Akademisi, İslami ilimlerin yanı sıra 
din bilimleri, felsefe ve dinler tarihi gibi disiplinlerle çokkültürlü ve karşılaştırmalı bir 
eğitim anlayışını benimsemektedir (Islomshunoslik fakulteti- IIAU, 2025). Akademi, 
İslami ilimlerin yanı sıra modern sosyal bilimler ve diller alanında da eğitim vererek 
çokkültürlü ve disiplinler arası bir yaklaşımı benimsemektedir (O`zbekiston xalqaro 
islom akademiyasi - IIAU, 2025). 

Türkmenistan’da Türkmen kültürü öncelikli tutulmakta, diğer dinlere yöne-
lik içerik oldukça sınırlı kalmaktadır. Mevcut kaynaklarda Mahtumkulu Türkmen 



59T D G A K

Devlet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi’ne dair doğrudan bir bilgiye ulaşılamamıştır. 
1932 yılında kurulan Mahtumkulu Türkmen Devlet Üniversitesi Tarih Fakültesi, 
Türkmenistan tarihi, dünya tarihi, arkeoloji, etnoloji ve sosyal bilimler alanlarında 
eğitim vermekte, ayrıca felsefe, siyaset bilimi, şark çalışmaları ve ilahiyat gibi 
disiplinleri de kapsamaktadır (Güzel & Sarıyev, 2025).

Aşağıda sunulan tablo, öğretmen yetiştirme süreçlerinde çok kültürlülük yak-
laşımının ne derece benimsendiğini ortaya koymaktadır.

Ülke Din Dersi Öğretmeni Yetiştirme Sürecinde Çok Kültürlülük

Azerbaycan
Azerbaycan İlahiyat Enstitüsü’nün programları çokkültürlü yapıya 
sahiptir; farklı dinler ve disiplinlerle zenginleştirilmiştir. 

Kazakistan
Bazı kurumlar (Hoca Ahmet Yesevi Üniversitesi) çokkültürlülüğe 
açıktır. Ancak bazı üniversiteler (Nur-Mübarek Mısır İslam Üni-
versitesi) daha geleneksel Sünni çizgidedir.

Kırgızistan
Kırgızistan’daki ilahiyat fakülteleri çokkültürlü eğitime açık ve 
uluslararası niteliktedir. 

Özbekistan
Uluslararası İslam Akademisi hem İslami hem seküler alanları kap-
sayan çokkültürlü ve disiplinler arası bir müfredat sunmaktadır.

Türkmenistan
Türkmen kültürel mirası ön plandadır. Farklı din veya mezheplere 
yönelik eğitim verilmemektedir. 

Tablo 6 Türk Dünyasında Din Dersi Öğretmeni Yetiştirme ve Çok Kültürlülük

Tablo, Türk dünyasındaki din öğretmeni yetiştirme süreçlerinin çokkültürlü-
lük ile ilişkisini özetlemektedir. Ülkelerin eğitim kurumlarında çokkültürlü yaklaşıma 
verilen önem, kurumsal farklılıklar göstermekle birlikte, genel olarak Azerbaycan, 
Kırgızistan ve Özbekistan’da daha açık bir yapı gözlenirken; Türkmenistan’da yerel 
bir yaklaşım hâkimdir. Kazakistan’da ise kurumlara göre yaklaşım çeşitlenmektedir. 

Türk Cumhuriyetlerindeki ilahiyat fakülteleri, uluslararasılaşma politikaları 
doğrultusunda hem bölgesel hem de küresel düzeyde çeşitli akademik kurumlarla iş 
birliğine yönelmektedir. Azerbaycan, Kazakistan ve Kırgızistan gibi ülkelerdeki ila-
hiyat fakülteleri, Türkiye ile akademik bağlar kurmuştur. Bu kapsamda Türkiye’deki 
üniversitelerle yürütülen ortak eğitim projeleri, akademik personel desteği, müfredat 
geliştirme çalışmaları ve öğrenci hareketliliği, ilahiyat eğitiminde kaliteyi ve çeşitlili-
ği artırmaktadır. Azerbaycan İlahiyat Enstitüsü, İstanbul 29 Mayıs, Ankara, Marmara, 
Üsküdar, Tekirdağ Namık Kemal ve Kafkas Üniversiteleri ile protokoller imzalamıştır. 



60 T D G A K

Ahmet Yesevi Üniversitesi, Marmara Üniversitesi ve YTB ile akademik ve burs te-
melli iş birlikleri geliştirmiştir. Kırgızistan-Türkiye Manas Üniversitesi, Türkiye’deki 
çeşitli üniversitelerle akademik personel ve öğrenci değişimini kapsayan anlaşmalar 
yapmıştır. Özbekistan Uluslararası İslam Akademisi, Ahmet Yesevi Üniversitesi ve IR-
CICA ile bilimsel ve eğitim odaklı iş birlikleri sürdürmektedir. Mahtumkulu Türkmen 
Devlet Üniversitesi ise Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi ve Türkiye Diyanet Vakfı 
ile eğitim altyapısını güçlendirmeye yönelik ilişkiler kurmuştur. Bu iş birlikleri, 
ilahiyat eğitiminin çokkültürlü ve uluslararası bir boyut kazanmasına önemli katkı 
sağlamaktadır. Bunun yanı sıra, Avrupa ve Amerika’daki saygın üniversitelerin dini 
araştırma programlarından esinlenerek yapılandırılan içerikler sayesinde, din eğitimi 
çokkültürlü, eleştirel ve karşılaştırmalı bir boyut kazanmaktadır. Bu sayede ilahiyat eği-
timi gittikçe daha zengin, çokkültürlü ve çağın ihtiyaçlarına uygun bir hale gelmektedir.

İlahiyat eğitiminde çokkültürlü ve uluslararası açılımlar olumlu bir gelişme 
olarak dikkat çekerken, bu tabloya rağmen sahada hâlâ çözüm bekleyen ciddi yapısal 
sorunlar da mevcuttur. Türk dünyasında din eğitimi alanında yaşanan sorunlar, prog-
ramların yetersizliği, diplomaların tanınmaması, nitelikli personel eksikliği ve maddi 
kaynak yetersizliği gibi faktörlerden kaynaklanmakta; bu durum mezunların istihda-
mını zorlaştırmakta ve eğitimin prestijini düşürmektedir. Sorunların temelinde dinî 
idarelerin yapısal eksiklikleri, devletle iş birliğinin zayıflığı ve ortak bir din eğitimi 
politikası eksikliği yer almakta olup, kalıcı çözüm ancak devlet desteğiyle mümkün 
görünmektedir (Yusufoğlu, 2021, ss. 81-82).

Çokkültürlü eğitimin en çok önem verdiği alanlardan biri öğretmen eğitimidir. 
Çokkültürlü toplum yapısında öğretmenlerin yalnızca akademik bilgiyle donanmış 
olması yeterli değildir; aynı zamanda kültürel çeşitliliğe duyarlı, kapsayıcı ve eşitlikçi 
bir yaklaşım geliştirmeleri beklenmektedir (Polat & Kılıç, 2013). Bu nedenle öğret-
menlerin, farklı kültürlere saygı duyma, önyargılardan uzak durma, kültürel farklılık-
ları sınıf içi zenginlik olarak görme, eşitlik temelli bir öğretim anlayışı benimseme ve 
etkili kültürlerarası iletişim kurma gibi çokkültürlü yeterliklere sahip olmaları büyük 
önem taşımaktadır (Banks, 2001). 

Türkiye’de din eğitimi alanında belirli bir kurumsallaşma ve öğretmen yetiş-
tirme sistemi bulunmakla birlikte, çokkültürlülük ve dini çeşitliliğin ilahiyat program-
larına yeterince yansıtılamaması önemli bir eksiklik olarak öne çıkmaktadır (Hendek 
& Zengin, 2024). Bu durum, özellikle dini çoğulculuğun daha sistematik biçimde ele 
alındığı Malezya gibi ülkelerin deneyimleriyle karşılaştırıldığında daha belirgin hale 



61T D G A K

gelmektedir (Hendek vd., 2022). Benzer şekilde, Türk Cumhuriyetlerinde de ilahiyat 
eğitiminin çokkültürlü bir yapıya kavuşması yönünde önemli girişimler olmakla bir-
likte, bu yaklaşım çoğunlukla belirli kurumlarla sınırlı kalmakta; ortak bir din eğitimi 
politikası eksikliği ve müfredat çeşitliliği açısından benzer sorunlar yaşanmaktadır. 
Türk Cumhuriyetlerindeki ilahiyat fakülteleri, çokkültürlü din eğitimi alanında bazı 
olumlu örnekler sunsa da bu yaklaşım henüz kurumsal düzeyde yerleşmiş değildir; 
farklı din ve kültürlere ilişkin içerikler çoğu zaman yüzeysel ya da yalnızca tarihsel 
bir bağlamda ele alınmakta, dini çoğulculuk sistematik bir biçimde işlenmemektedir. 
Bu nedenle, mevcut yapılar çokkültürlü perspektifin gelişimi için bir zemin oluştursa 
da bu potansiyelin bütüncül ve etkili biçimde değerlendirildiği söylenemez.

Dolayısıyla Türkiye ve Türk Cumhuriyetleri’nde çokkültürlü din eğitiminin 
hem içerik hem de uygulama düzeyinde geliştirilmesi ortak bir ihtiyaç olarak ortaya 
çıkmaktadır. Çokkültürlü eğitimin etkili bir şekilde uygulanabilmesi, öğretmenlerin 
bu yeterliklerle donatılması ve eğitim süreçlerinin bu doğrultuda yapılandırılmasıyla 
mümkündür. İlahiyat eğitiminin amacı yalnızca din görevlisi yetiştirmek değil, aynı 
zamanda farklı inançları anlayan, eleştirel düşünebilen ve toplumsal uyuma katkı su-
nan bireyler yetiştirmekse, çokkültürlülük yaklaşımı programın merkezinde yer al-
malıdır. Bu bağlamda, her ülkenin kendi toplumsal ve kültürel koşulları çerçevesinde 
çokkültürlü yapısına uygun bir eğitim sistemi ile öğretmen yetiştirme modelini geliş-
tirmeye yönelik daha fazla çaba göstermesi gerekmektedir.

Sonuç ve Değerlendirme

Türk dünyasında din eğitimi politikalarının ve öğretmen yetiştirme süreçlerinin, 
çokkültürlülüğü merkeze alan, farklı din ve mezhepleri tanıyan, pedagojik olarak kap-
sayıcı bir anlayışla yeniden yapılandırılması gerekmektedir. Bu bağlamda, öğretmen 
yetiştirme programlarına çokkültürlü pedagojik içerikler eklenmeli, hizmet içi eğitim-
lerle öğretmenlerin farklı inançlara saygı, hoşgörü ve kültürlerarası anlayış geliştirme 
becerileri desteklenmelidir. Atılacak bu adımlar, yalnızca nitelikli öğretmenlerin yetiş-
mesine değil, aynı zamanda toplumsal barışa ve dinî çoğulculuğa da katkı sağlayacaktır.

Her ne kadar bazı üniversiteler çokkültürlü eğitime açık yapılar geliştirmiş 
olsa da, genel olarak Türk Cumhuriyetlerindeki ilahiyat fakültelerinde bu yaklaşım 
kurumsal düzeyde tam olarak yerleşmemiştir. Bu nedenle, Türkiye ve Türk Cumhuri-
yetleri’nde ilahiyat eğitiminin hem içerik hem uygulama boyutlarında çokkültürlülü-
ğü esas alan -ortak- bir model geliştirilmesi artık bir ihtiyaç haline gelmiştir.



62 T D G A K

KAYNAKÇA 
Akademiya haqida—IIAU. (2025). iiau.uz. https://www.iiau.uz/oz/news/38
Altaş, N. (2022). Din Eğitimi (1. bs). Nobel Akademik Yayıncılık.
Arıcan, S. (2019). Türkiye’de Sivi Toplum Kuruluşları Bağlamında Örgün Din Eğitimi Tar-

tışmaları: Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi Örneği. Türkiye Din Eğitimi Araştır-
maları Dergisi, 8, 173-202.

Aydın, M. Z. (2007). Okulda Din Dersi Tartışmaları {Türkiye’de Din Dersinin Tarihi, Teorik 
Yapısı, Bazı Ülkelerle Karşılaştırılması). C.Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi, 11(2), 7-51.

Azerbaycan. (2025). insamer.com. https://www.insamer.com/tr/ulke-profili-azerbaycan/
Azizova, E. (2023). Azerbaycan’da Okullarda Din Eğitimi. İçinde M. Zengin & A. Hendek 

(Ed.), Kafkasya ve Orta Asya’da Okullarda Din Eğitimi (ss. 11-45). DEM Yayınları.
Bakalavr / Təhsil səviyyələri və ixtisaslar / Faculty of Theology / Structure / Azerbaijan Insti-

tute of Theology. (2025). ait.edu.az. https://ait.edu.az/en/struktur/faculty-of-theology/
t-hsil-s-viyy-l-ri-v-ixtisaslar/bakalavr/

Banks, J. A. (2001). Cultural Diversity and Education: Foundations, Curriculum, and Teac-
hing (4. bs). Allyn and Bacon.

Din Bilimleri Bölümü. (2025a). manas.edu.kg. https://manas.edu.kg/tr/theology/religious_stu-
dies/courses

Din Bilimleri Bölümü. (2025b). ayu.edu.kz. https://ayu.edu.kz/birimler/kz/135-din-bilimle-
ri-bolumu/programlar/6B02228

Dogan, R., & Zholalieva, Z. (2022). Religious Education System and Religious Education 
in Schools of Kyrgyzstan. Hamdard Islamicus, 45(4), 9-27. https://doi.org/10.57144/
hi.v45i4.505

Erpay, İ. (2023). Kazakistan’da Okullarda Din Eğitimi. İçinde M. Zengin & A. Hendek (Ed.), 
Kafkasya ve Orta Asya’da Okullarda Din Eğitimi (ss. 105-139). DEM Yayınları.

Güzel, A., & Sarıyev, B. (2025). Mahtumkulu Türkmen Devlet Üniversitesi. Türk Maarif An-
siklopedisi. https://turkmaarifansiklopedisi.org.tr/mahtumkulu-turkmen-devlet-uni-
versitesi

Hendek, A., Jamil, A. İ., Zengin, M., & Bin Othman, M. K. (2022). Higher Religious Educati-
on at Public Universities in Malaysia and Turkey: A Comparative Study. Cumhuriyet 
İlahiyat Dergisi, 26(3), 987-1002. https://doi.org/10.18505/cuid.1079483

Hendek, A., & Zengin, M. (2024). Teacher Training for Religious Education in Türkiye: Poli-
cy, Debate, and Diversity. Religions, 15(12), 1486. https://doi.org/10.3390/rel15121486

Islomshunoslik fakulteti—IIAU. (2025). iiau.uz. https://www.iiau.uz/oz/news/42#
İlahiyat Bölümü. (2025). ayu.edu.kz. https://ayu.edu.kz/birimler/tr/135-ilahiyat-bolumu/ta-

rihce-ve-genel-bilgi
İlahiyat Bölümü Eğitim Amaçları ve Kazanımları. (2025). ayu.edu.kz. https://ayu.edu.kz/bi-

rimler/tr/135-ilahiyat-bolumu/egitim-amaclari-ve-kazanimlari
İlahiyat Fakültesi Hakkında. (2025). manas.edu.kg. https://manas.edu.kg/tr/theology



63T D G A K

Jackson, R. (2013). Rethinking Religious Education and Plurality. Routledge. https://www.
taylorfrancis.com/books/mono/10.4324/9780203465165/rethinking-religious-educa-
tion-plurality-robert-jackson

Kavak, F., & Asanbekov, B. (2020). Bağımsızlık Dönemi Kırgızistan’da Arapça Eğitim ve 
Öğretimi. Abant İzzet Baysal Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 8(1), 277-297. 
https://doi.org/10.33931/abuifd.694114

Kazakistan. (2025, Mayıs 4). insamer.com. https://www.insamer.com/tr/ulke-profili-kazakis-
tan/

Korkmaz, M. (2023). Kırgızistan’da Okullarda Din Eğitimi. İçinde M. Zengin & A. Hendek 
(Ed.), Kafkasya ve Orta Asya’da Okullarda Din Eğitimi (ss. 141-178). DEM Yayınları.

Mission and vision / About us / Azerbaijan Institute of Theology. (2025). ait.edu.az. https://ait.
edu.az/en/about/child-page-example-2/

O`zbekiston xalqaro islom akademiyasi—IIAU. (2025). iiau.uz. https://www.iiau.uz/oz
Pay, S. (2008). Oş İlahiyat Fakültesi ve Öğrencileri Üzerine Bazı Tespitler ve Değerlendirme-

ler. Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 17(1), 109-156.
Polat, İ., & Kılıç, E. (2013). Türkiye’de Çokkültürlü Eğitim ve Çokkültürlü Eğitimde Öğret-

men Yeterlilikleri. YYÜ Eğitim Fakültesi Dergisi, 10(1), 352-372.
Presidential Library of the Administration of the President of the Republic of Azerbaijan. 

(2018). Religion in Azerbaijan. Presidential Library. https://files.preslib.az/projects/
remz/pdf_en/atr_din.pdf

Tınas, D. (2023). Özbekistan’da Okullarda Din Eğitimi. İçinde M. Zengin & A. Hendek (Ed.), 
Kafkasya ve Orta Asya’da Okullarda Din Eğitimi (ss. 179-216). DEM Yayınları.

Turdubekova, E. (2024). Türk Devletlerinde Din Eğitimi (Karşılaştırmalı Bir Araştırma) 
[Yüksek Lisans Tezi]. Kırgızistan-Türkiye Manas Üniversitesi Lisansüstü Eğitim 
Enstitüsü.

Uçar, R., & Sayın, G. (2017). Türkiye’de Laiklik Tartışmaları Çerçevesinde Din Kültürü ve 
Ahlak Bilgisi Derslerinin Zorunlu Hale Gelişi ve Din Eğitimi Uygulamalarına Yansı-
ması. İ.Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi, 8(2), 269-298.

Ünal, S. (2023). Türkmenistan’da Okullarda Din Eğitimi. İçinde M. Zengin & A. Hendek 
(Ed.), Kafkasya ve Orta Asya’da Okullarda Din Eğitimi (ss. 261-281). DEM Yayınları.

Üzümcü, M. (2022). Hukuki Temelleriyle Azerbaycan’da Din Eğitimi. Marife Dini Araştır-
malar Dergisi, 22(2), 937-959. https://doi.org/10.33420/marife.1181527

Yusufoğlu, A. E. (2021). Bağımsız Türk Cumhuriyetleri’nde Din Eğitimi. Türkiye Din Eğitimi 
Araştırmaları Dergisi, 12, 65-87. https://doi.org/10.53112/tudear.970600

Теологический факультет. (2025). teology.oshsu.kg. http://theology.oshsu.kg/pages/
page/698



64 T D G A K



65T D G A K

TÜRK KÜLTÜR DÜNYASINA TASAVVUF VE SÛFÎLERIN 
TESIRI

Muhammed KOÇ*

Özet

Tasavvuf, bireyin iç âleminde İslami yaşantıyı ve dinin özünü yaşanır hale getirme ey-
lemidir. İslam dini muhtevasındaki bu özü mümin içselleştirerek zamanla sâlih amele dönüştü-
rebilmektedir. Mümin, bu ameller sonucunda gönüllerdeki ruhaniyet, feyiz, muhabbet ve vecd 
vasıflarını ortaya koymaktadır. Kul, İslam dininin manevî yönü olan tasavvufa yönelerek Allah 
ile arasındaki olan bağı zamanla takva boyutuna ulaştırabilmektedir. Aynı zamanda tasavvuf, 
Allah rızasını ve sevgisini elde etmeyi hedeflemenin yanında insan nefsini kötü alışkanlıklar-
dan arındıran bir ilim olarak tanımlanmaktadır. Asıl hedefi Allah’ı ve Peygamber Efendimi-
zin (s.a.v) sevgisini kazanmaya yönelik olan tasavvuf ilmi Türk Dünyasında Ahmet Yesevi ile 
beraber ortaya çıktığı bilinmektedir. İslam’ın doğuşundan itibaren iki asır sonrasında zuhur 
etmeye başlayan tasavvufî fikir ve düşünce Orta Asya Türk dünyasında XII. yüzyıldan itiba-
ren Ahmet Yesevî ile filizlenmeye başlamıştır. O, tasavvufu Kur’an ve sünnet çizgisine bağlı 
kalarak bu minvalde Türk toplum inşasına göre anlatma gayreti içerisinde olup, İslamiyetin 
ve tasavvufî düşüncenin yaygınlaşmasına öncülük etmiştir. Türk kültür dünyası Ahmet Yesevî 
ile İslam dinini tanıma ve öğrenme süreciyle beraber yeni bir dönemi başlatmıştır. Bulunduğu 
ortamda yaşayan halkların sosyo-kültürel yapısına göre İslamiyeti ve tasavvufu kolay ve an-
laşılır düzeyde tasavvuf lisanıyla anlatmıştır. Tasavvuf ve sûfîler o dönemde Türk dünyasında 
İslam’ı anlatmada bölgedeki farklı din ve kültürlere sahip olan toplumları bir araya getirmede 
önemli faktör olmuştur. Dolayısıyla bu faaliyetler bölgedeki Türk dili ve kültürünü ilim, sa-
nat ve meslekte tekrardan yeşerip canlanmasına olumlu yönden etkilemiştir. Ahmet Yesevî’nin 
Türk dünyasına kalıcı bir iz bırakmasında hikmetleriyle beraber yetiştirdiği talebelerinin büyük 
katkıları olmuştur. Onun ehli-sünnet çizgisinde olan tasavvuf anlayışı eseri Divan-ı Hikmet 
aracılığıyla kendinden sonra Mevlânâ Celâleddin Rûmî, Hacı Bektâş-ı Velî, Yunus Emre ve 
Muhammed Bahauddin Şahı Nakşibendî gibi önemli şahsiyetler vasıtasıyla XII. ve XIII. yüz-
yıldan itibaren Maverâünnehir havzasından Sirderya, Harezm’den Azarbeycan’a oradan da 
Anadolu topraklarına intikal etmiştir. Araştırmamızın amacı Türk kültür dünyasına tasavvufun 
nereden ve nasıl geldiğini bunun sonucunda sosyo-kültürel yönden topluma nasıl bir katkı ve 
etkileşim içerisinde tesir ettiği yönünden dolayı önem arz etmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Tasavvuf, Sûfîler, Türk Kültür Dünyası, Tesiri

* Dr. Öğretim Üyesi, Muhammed KOÇ, Kırıkkale Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi, Türkiye, mu-
hammedkoc@kku.edu.tr, ORCID



66 T D G A K

Influence of Sufism and Sufis on the World of Turkish Culture

Abstract  

Sufism is the practice of bringing Islam and its core principles into one’s inner life. The 
believer internalises this essence in Islam and transforms it into good deeds over time. As a 
result of these deeds, the believer reveals the qualities of spirituality, feyiz, love and ecstasy in 
the hearts. Through Sufism, which forms the spiritual side of Islam, the believer can gradually 
elevate their relationship with Allah to the level of taqwa. In addition, Sufism is defined as an 
education that seeks to obtain the consent and love of Allah by purifying the human soul from 
bad habits. In the Turkish world, Sufism, whose primary objective is to gain the love of Allah 
and the Prophet (s.a.w), emerged with Ahmad Yasawi. Sufi ideas and thoughts, which had first 
appeared two centuries after the birth of Islam, began to sprout in the Central Asian Turkish 
world with Ahmad Yasawi in the XIIth century. He endeavoured to explain Sufism according 
to the construction of Turkish society by adhering to the Qur’an and Sunnah, and pioneered 
the spread of Islam and Sufi thought. The process of acknowledging and learning Islam with 
Ahmad Yasawi has ushered in a new age for the world of Turkish culture. He used simple, 
intelligible Sufi language to describe Islam and Sufism in accordance with the sociocultural 
structure of the peoples residing in his surroundings. Sufism and Sufis were important factors 
in explaining Islam in the Turkish world and bringing together societies with different religions 
and cultures in the region then. Therefore, these endeavours had positive effects on the revival 
of Turkish language and culture in the region in the fields of science, art and profession. Ahmad 
Yasawi had great and lasting contributions to the Turkish world with his wisdom and students. 
His understanding of Sufism, which is in the line of Ahl al-Sunnah, has been transferred from 
the Maverâunnehir basin to Syrdarya, from Khwarazm to Azerbaijan and from there to Anato-
lian lands from the XIIth and XIIIth centuries through important personalities such as Mevlânâ 
Celaleddin Rûmî and Yunus Emre through his work entitled Divan-ı Hikmet. The goal of the 
present study is important in order to understand where and how Sufism entered the world of 
Turkish culture, and thus how it impacted the society in terms of socio-cultural aspects and ın 
order to understand where and how Sufism entered the Turkish cultural landscape, as well as 
how it impacted society in terms of interactions and socio-cultural features and interactions.

Keywords: Sufis, Sufism, World of Turkish Culture, İnfluence



67T D G A K

GİRİŞ 

Toplumun gelişmesinde maddi ve manevi değerler olarak bilinen din, dil, kül-
tür, tarih ve gelenekler insan hayatının çok bir parçası olarak önem arz etmektedir. 
Özellikle din ve inanç merkezli yönü toplumun kültürel yapısını şekillenmesinde be-
lirleyici rol oynamaktadır. Türk boylarının İslamiyet’i kabul etmesi Türk-İslam tari-
hinin önemli dönüm noktalarından biri olarak bilinmektedir. Genellikle Orta Asya ve 
Türkistan coğrafyasının İslam’ı kabul etme süresi mutasavvıflar, medrese âlimleri, 
tekke ve tarikat mensupları tarafından icra edilmiştir. Türk dünyasının Müslümanlığı 
kabul etme sürecinde İslam’ı anlatma metodu olarak tasavvuf erbabının çok büyük 
katkısı olmuştur. Türkistan bölgesindeki yaşayan Türk boyları henüz İslamiyet’i ilk 
kabul ettikleri X. yüzyıldan itibaren sûfî ve mutasavvıflar ile tanışmaya başlamışlar 
(Köprülü, 1976; s. 17). Sûfîler, Türkistan’daki Türk boylarının tedricen İslamiyet’i 
kabul etmesiyle birlikte diğer Türk bölgelerine de irşat faaliyetlerini devam ettirmiş-
ler. Bunun yanı sıra Horasan, Maverâünnehir, Harezm ve Tirmiz gibi Türklerin bulun-
duğu bölgelerde tebliğ görevlerini sürdürmeye devam etmişler (Güzel, 2011; s. 26). 
Zamanla mutasavvıfların bu irşat faaliyetleri artarak XI. ve XII. yüzyıllar arasında 
Türkistan coğrafyası tasavvufî faaliyetlerin en yoğun olduğu bölgelerden biri haline 
gelmiştir. O dönemde itikâdî ehl-i sünnet görüşünde olan âlimler ve hocalar başta 
dinî ve sosyal konular olmak üzere halkı aydınlatmaya çalışmışlar. Bunun yanı sıra 
bölgede bulunan mutasavvıflar ise mevcut halkla iç-içe yaklaşımlarda bulunarak ya-
şadığı sorunlara çözüm yolları bulmaya gayret etmişler. Maverâünnehir ve Türkistan 
coğrafyasındaki ehl-i sünnet inancında olan âlimler yerleşik hayatın yoğun olduğu 
şehirlerde İslam’ı tebliğ etme görevinin yanında tasavvuf yolunun inceliklerini bölge 
halkına aktarmaya gayret etmişler. Tarih boyunca Türklerin yoğun olarak yaşadığı 
Türkistan coğrafyasında tasavvufî faaliyetlerini devem ettiren sûfîler daha sonra ye-
tiştirdiği talebeleriyle Hazar denizi üzerinden Anadolu topraklarına intikal etmiştir. 
Dolayısıyla Türk dünyasında İslamiyet’in yerleşip yayılmasında Ahmet Yesevi’nin ve 
Yesevilik anlayışının büyük bir katkı sağladığı takdire şayandır. 

1. Türk Dünyası’nda Tasavvuf ve Tarikatların Ortaya Çıkışı   

Tasavvuf, XI. yüzyılda İslam coğrafyasında ortaya çıkmasıyla beraber X. yüz-
yılda ise Türkistan’ın çeşitli şehirlerinde kendisini hissettirmeye başlamıştır. Mâverâün-
nehir’de ortaya çıkan Türk İslam kültürü ve medeniyeti hem Müslüman Türklerin fe-
tihleri sayesinde hem ticaret kafilelerine katılan sûfî ve âlimlerin seyahatleri sayesinde 
sınırları genişleterek göçebe Türkmen boyları arasına nüfuz etmiştir. Onlar, bölgedeki 



68 T D G A K

kendi milletine mensup insanların Müslüman olması ve diğer Türk kabilelerin de İs-
lamiyet’e girmesine etkili olmuşlar. Buhara ve Semerkant medreselerinde yetişen bu 
sûfîler ticaret kervanlarıyla beraber seyahat ederek bölge halkına İslamiyet’i tasavvufî 
bir üslupla anlatarak halkın gönlüne girmeye çalışmışlar (Bardakçı, 2016; s. 521). İs-
lam düşünce tarihinde dini anlatma metodu olarak sadece aklı kullananlar da olmuş-
lar. Bu gibi durumlarda mutasavvıflar ise aklı bir kenara itmemekle birlikte bulunduğu 
mekânlarda dini tebliğ etmede kendi sahaları için ilmin kalbî yönüne daha çok önem 
vermişler. Sûfîlerin çoğu tebliğ metodu olarak dini anlatma yöntemi olarak aşk ve insan 
merkezli olarak ele almışlar. Dolayısıyla Türk İslam kültüründe hoşgörü ve yumuşaklı-
ğın simgesi olduğunu yaptığı ibadetlere ruh ve canlılık kattığı görülmüştür. Türkistan ve 
Maverâünnehir bölgesinde tasavvuf hareketi ortaya çıkmasıyla birlikte İslam âleminin 
dört bir yanına yayılmaya başlamıştır. Sûfîler, her cami ve medresenin yanında tekke 
veya dergâh inşa ederek, bölge halkına İslam’ı anlatmada önemli bir rol üstlenmişler. 
Tasavvuf ve tarikatlar Müslüman Türk boylarının arasında buhranlı dönemlerde faal 
olarak her yerde etkili olmuşlar. Bunun yanında sûfîler, Kur’an ve sünnet çizgisinde 
Türk boylarına irşat ve tebliğde bulunarak günlük yaşamda uygulamalarına sebep ol-
muşlar. Dünyanın geçici zevkleri karşısında insanın kendi ruhunu ve davranışlarını dü-
zeltmek olduğunu benimsemişler. Bu minvalde çeşitli faaliyetlerde bulunarak tasavvufu 
bölgeye tanıtmada ve yayılmasında bütün gayretini sarf etmişler. Özellikle kargaşa ve 
güvensizlik dönemlerinde mutasavvıflar ve tarikat mensupları muzdarip ve çaresiz in-
sanlara en çok muhtaç oldukları ruhî ve manevî huzuru elde etmelerini sağlamışlar. Türk 
dünyasının Müslümanlığı en ücra bölgelere kadar ve severek benimsemesinde mutasav-
vıflar büyük rol oynamışlar. Türk boyları İslam dininin, ahlak ve fazilet anlayışlarında 
tasavvufun büyük bir tesiri olduğunu zamanla kavramışlar. Dolayısıyla Müslümanlığı 
kabul eden Türk boyları benimsedikleri İslamiyet’i Müslüman olmayanlar arasında da 
yaymaya başlamışlar. Karahanlılar 920 yılı hükümdarları Satuk Buğra Han’ın İslami-
yet’i kabul etmesiyle beraber topluca Müslüman olarak Türk kültür, sanat ve edebiyat 
alanlarında ilk eserlerini vermişler. IX. yüzyıldan itibaren Türkistan, İslam dünyasının 
önemli bölgelerinin biri haline gelmiştir. Tasavvuf ve tarikatlar bu bölgenin tarihinde 
İslam düşmanlarının saldırılarına karşı her zaman İslam’ı korumak ve onların arasında 
tebliğ vazifesi yapmak suretiyle büyük katkıda bulunmuşlar. İslamiyet, sûfîlerin bu teb-
liğ faaliyetleri sonucunda yerleşik ve göçebe olan Türk boyları arasında derin bir şekilde 
nüfuz etmiştir (Demirci, 2017: s. 120-121). 

Ehl-i sünnet inancında olan medrese âlimleri, İslamiyet’i anlatmada sosyal ve 



69T D G A K

hukuki mevzulara da değinmişler. Bunun yanında tasavvufî yaşayışı şiar edinen ve 
yaratıcının yakınlığını kazanmaya çalışan sûfîler ise daha çok tasavvufî yaklaşımlarla 
sorunlara çözüm yolları aramayı tercih etmişler. Ehl-i sünnet inancında olan med-
rese âlimleri, Türkistan coğrafyasının önde gelen şehirleri olan Buhara, Semerkant, 
Harezm ve Taşkent gibi yerleşik hayata mensup Müslümanlara hitap ederken, diğer 
taraftan ise nefis terbiyesini tamamlamaya çalışmışlardır. Mutasavvıflar ise İslami-
yet’ten önceki Türk inanç ve töresinin etkisinde kalarak Türk oğuz boylarına ve İsla-
miyet’i yeni kabul etmiş Türkmen kabilelerine tasavvufî bir üslup kullanarak İslam’ı 
anlatmışlar. Türklerin tarih boyunca yoğun olarak yaşamını sürdürdüğü Maverâün-
nehir ve Türkistan’ın iç kısımlarında tasavvufî irşat faaliyetlerini devam ettiren sûfî-
ler, daha sonraki yüzyıllarda kendi adlarıyla anılacak olan tarikatlar oluşturmuşlar. 
Dolayısıyla Türk dünyasında İslamiyet’in yerleşip yayılmasında, tasavvufî tarikatlar 
içerisinde Yesevilik anlayışının büyük bir önemi bulunmaktadır. Pir-i Türkistan Ah-
met Yesevi, Türk dünyasının sosyo-kültürel yapısına göre sûfî diliyle İslamiyet’i ve 
tasavvufî düşünceleri Türklerin anlayabileceği sade bir Türkçe üslubuyla anlatmaya 
çalışmıştır (Türer, 1998; ss. 301-310, Özköse, 2003: s. 249).

Türk dünyasında tasavvufun yaygınlaşmasıyla beraber hızla yayılan tekkeler 
aynı zamanda bir medrese görevini üstlenen maneviyat ve irfan merkezleri konu-
munda olmuşlar. Türk kültür toplumunda medreselerin ilim ve edebiyat alanların-
da kullandığı Arapça ve Farsça dillerinin hâkimiyeti manevi eğitim merkezleri olan 
tekkelerde de kullanılmıştır. Dolayısıyla Türkler günlük yaşamında Türkçeyi kullan-
makla beraber uzun bir süre hem devlet kurumlarında hem de ilmî ve edebî eserlerin 
telifinde Arapça ve Farsçayı yazı dili olarak kullanmışlar. Bu durum, medrese eği-
timi alma imkânı bulamayan ve bir kısmı yarı göçebe yaşayan Türk boylarının dini 
ve tasavvufî metinlerden faydalanmalarını zorlaştırmıştır. Türk dünyasında tasavvuf 
alanında giderek artan faaliyetler Türkistan ve Anadolu’da yaşayan Türklerin daha 
çok gündemine girmeye başlamıştır. Türkler başta Yeseviyye olmak üzere Kadiriyye, 
Sühreverdiyye, Halvetiyye ve Nakşibendiyye gibi birçok yaygın tarikatın faaliyetle-
rine destek vermişlerdir. Dolayısıyla Türklerin, İslam dünyasında giderek güçlü bir 
toplumsal zemin kazanmaya başlayan tasavvufî hareketlere yabancı kalmadıklarını 
göstermektedir. Türkler arasında tasavvufî anlayışın geniş bir alana yayılarak hüs-
nü kabul görülerek hayatın bir parçası haline gelmesinde Hoca Ahmet Yesevi, Yunus 
Emre ve Mevlânâ Celaleddin Rûmî hazretlerinin çok büyük katkıları bulunmuştur 
(Kavak, 2017: s. 133).  



70 T D G A K

2. Ahmet Yesevi’nin Türkistan ve Türk Dünyasına Tasavvufî Yönden Tesiri

Maverâünnehir ve Türkistan coğrafyasında en etkili olan Ahmet Yesevi tara-
fından kurulan Yeseviyye tarikatı olmuştur. Hoca Ahmet Yesevi tarafından kurulan 
Yesevilik tarikatı XIII. yüzyılda Türk dünyasında en fazla bilinen ve yayılan tarikat-
lardan olmuştur. Bununla beraber Kur’an ve sünnet çizgisinde hareket etmesi ve Türk 
milletinin yüzlerce yıllık geleneğini bünyesinde barındırmasından dolayı çok etkili 
olmuştur. Türkistan’ın İslamlaşma sürecinde yeni bir dönemi başlatmış olan Ahmet 
Yesevi XII. yüzyılın ilk yarısında Batı Türkistan’ın Sayram kasabasında doğmuştur. 
Yedi yaşında öksüz ve yetim kaldığından dolayı ablası Cevher Hanım bakımını üst-
lenerek Yesiye yerleşmişler (Köprülü, 1991: s.27). Pederinin sûfî olması sebebiyle 
küçüklüğünden itibaren tasavvufî bir çevrede büyümüştür. Yesi’de, Yesevi hazretleri 
Horasan Melametiliğin temsil eden Arslan Baba’nın talebesi olmuştur (Turan, 2002: 
C 5, s. 545). Hayatı hakkında fazla bir bilgi bulunmayan Arslan Baba, Ahmet Yese-
vi’nin ilk hocası olmuş ve manevi olarak yetişmesinde katkıda bulunmuştur. Hoca 
Ahmet Yesevi’nin Türkistan’daki türbesinde Arslan Baba’nın Kırgızistan’ın Oş şehri-
nin yakınında bulunan Bazar Kurgan kasabasında medfun olduğunun rivayet edildiği 
bilinmektedir. Arslan Baba vefat etmeden önce Ahmet Yesevi’ye tasavvuf eğitimine 
Şeyh Yusuf Hemadâni’nin yanında devam etmesini tavsiye ettiği bilinmektedir (Algar, 
1991: c 3, s. 400). Arslan Baba’nın vefatından sonra bu vasiyeti gereği Ahmet Yesevi 
Buhara’ya gitmiştir. Buhara’da sünni medreselerde Yusuf Hemedâni (ö. 535/1140) ve 
Şihabeddin Ömer es-Suhreverdî gibi Hanefi âlimlerin rahle-i tedrisatından geçmiştir. 

Hocalarının gözetiminde tasavvuf eğitimini tamamlayan Ahmet Yesevi, onlar-
la beraber Türkistan ve Horasan’ın önemli tarihi şehirlerine seyahat etmiştir. Seyahat 
esnasında bu vesileyle toplumun kültür yapısı ile ilgili tespitler yapma imkânına sahip 
olmuştur. Daha sonra Yusuf Hemedâni’nin tasavvuf yolunda halifesi konumuna gelen 
Ahmet Yesevi, 1160 yılından itibaren Yesi’ye dönerek irşat faaliyetlerine başlamıştır. 
Pir-i Türkistan Ahmet Yesevi, Kur’an sünnet, fıkıh ve tasavvuf ile alakalı kaleme alınan 
eserlere vakıf idi. Buna rağmen mevcut toplumun sosyo-kültürel yapısına uygun sûfî 
anlatımıyla İslamiyet’i tasavvufî düşüncelerle Türklerin anlayabileceği sade bir üslup-
la anlatmıştır. Ahmet Yesevi’nin ortaya koymuş olduğu tasavvuf yoluna farklı isimler 
verilmiştir. Yeseviyye Hazretlerinin yolunda olanlara Yeseviyye denildiği gibi Ahmet 
Yesevi’nin “Sultan” lakabına nispetle Sultaniyye, açık sesli (cehri) zikir yapmaları se-
bebiyle Cehriyye ve bu tasavvuf anlayışına bağlı olanların çoğunluğunun Türk olması 
dolayısıyla “Silsile-i Meşâyih-i Türk” diye zikredilmektedir (Tosun, 2013: c 43, s. 487). 



71T D G A K

Yesevilik, Türklerin genelinde olduğu gibi Mâtürîdî ve Hanefî anlayışında 
olan İslami çizgide olmuştur. Bu özelliğinden dolayı Yesevilik kısa sürede bütün Türk 
dünyasındaki mevcut halklar tarafından benimsenmiştir. Ahmet Yesevi ehl-i sünnet 
yolunu benimsemesi, İslami ilimlere vâkıf olması, tasavvufî düşüncesinin sade olup 
ve kullandığı lisan nazım şeklinde olmasından dolayı kısa bir sürede etrafında birçok 
talebesinin oluşmasına sebep olmuştur. O’nun tamamen kolay anlaşılır bir Türkçe 
ile kaleme aldığı dini ve tasavvufî namelerden oluşan Türkçe “Hikmetleriyle” bütün 
Türk boylarına İslamiyet’i ve tasavvufi anlayışı bölge halklarının anlayabileceği bir 
dille anlatarak benimsetmeye çalışmıştır. Ahmet Yesevi’nin talebeleri tarafından hik-
metleri yazıya geçirilerek onlar aracılığıyla Türk illerine ulaştırılmıştır. Dolayısıyla 
O’nun inanç ve düşünceleri ile Yeseviliğin esas prensiplerini içeren hikmetler Hora-
san’da Türkler arasında bir düşünce birliği meydana gelmesinde etkili olmuştur (Eras-
lan, 1989: s. 2). Türk dünyasında İslamiyet’in ve tasavvufun yayılmasında Ahmet 
Yesevi’nin Türk boyları arasında benzeri görülmeyen kalıcı bir etki bırakmasında hik-
metlerinin yanı sıra, Türk dünyasının tamamına hitap eden talebelerinin büyük rolü 
olmuştur. Bu tesir yönü zamanla bölgelerde artarak ortak inanç ve ruh iklimi oluştur-
muştur. Yine Anadolu’da yüzlerce yıldan beri yaşamını sürdüren farklı Türk boyları 
Yesevi’nin talebeleri sayesinde Müslüman olma şerefine nail olmuşlar. Yesevi hazret-
lerinin talebeleri irşat ettikleri bölgelerdeki toplumlara insanın erdemli olmasının ve 
toplumun birlik ve beraberlikle yardımlaşmanın önemini vurgulamışlar. Bunun yanı 
sıra fedakârlık, dürüstlük, merhamet, tevazu, sadakat, vefakârlık gibi evrensel insani 
değerlerden bahsetmiştir. Hoca Ahmet Yesevi, İslam dininin ahlâkî ölçülerini Türk 
toplum ve kültür yapısına göre yorumlayarak irşat faaliyetlerine başlamıştır. Türkis-
tan coğrafyasında İslam kimliği ile bilinen Ahmet Yesevi zamanla Türk boylarının yol 
göstericisi olma özelliğine layık olmuştur. Topluma Türkçe hitap eden Yesevi, Ehl-i 
sünnet inancına bağlı kalarak ve şeriatı bu minval üzere anlatmıştır. O, Kur’an ve sün-
net çizgisini esas alarak gerçek Melâmetiliği ile yanlış fikirlerden arınmış iman çiz-
gisinde korumayı başarmıştır. Aynı zamanda Maverâünnehir bölgesinde İran kültürü 
ve tasavvufunun yaygın olduğu bir coğrafyada irşat faaliyetlerini sürdüren Ahmet 
Yesevi, Ehl-i sünnet akidesi ve Hanefi mezhebine sıkı sıkıya bağlı kalmıştır. Yesevi, 
bölgenin acem kültürü ve Şia inancından arındırarak İslamiyet’in Türkler tarafından 
benimsenmesine ve kabul edilmesine büyük katkı sağlamıştır (Gündüz, 1988: s. 189; 
Köprülü, 1976: s. 115). Türk edebiyatının büyük şairi ve Türk tasavvufunun kurucusu 
olan Ahmet Yesevi, Türk gelenek ve göreneği ile beraber İslam dini anlayışına uygun 
bir karakter kazandırmaya çalışmıştır. Kaleme aldığı eserlerinde tasavvuftaki incelik-



72 T D G A K

ler yanında tarikat adabı ve erkânını anlatmıştır. O’na göre Yeseviliğe bağlı bir sûfî, 
İslami ilimlerin tamamını okumanın yanında tasavvufî hallerden olan şeriat, tarikat, 
marifet ve hakikate ait halleri yaşamalıdır ( Laszlo, 1971: s. 189). 

Hoca Ahmet Yesevi’nin, İslamiyet’i Türkçe anlatması Türk dünyasının dili-
nin ve kültürünün tekrar canlanmasına çok büyük katkısı olmuştur. Dolayısıyla bu 
canlanma sonucunda Türk boyları dilini, kültürünü unutmamış ve böylece İslam kül-
türü çatısı altında benliğini koruyabilmiştir. Yesevi tarikatı ile birlikte Türk dili ve 
kültürü Maverâünnehir bölgesinde yaşanmaya devam ederek daha sonra Hazar denizi 
üzerinde Azerbaycan ve Anadolu topraklarına intikal etmiştir. Bu bağlamda tasavvuf 
Türk boyları ekseninde gelişmeye devam ederek Yesevilik dairesi içerisinde varlığını 
sürdürmüştür (Jandarbek, 2016: s. 347). Genel itibarıyla Türk dünyası sûfîliğinin esas 
kurucusu olarak ifade edebileceğimiz Hoca Ahmet Yesevi, Türk-İslam tarihi, kültürü, 
medeniyet ve sanat üzerinde olan tesirleri günümüze kadar ulaşmıştır. Onun inanç ve 
düşüncelerini içeren eseri “Divan-ı Hikmet” ile kendinden sonra Mevlâna Celâled-
din Rûmî, Hacı Bektaş Veli, Yunus Emre ve Bahauddin Şah-ı Nakşibendi hazretleri 
aracılığıyla Anadolu topraklarına intikal ederek ortak kültürümüzün temel taşlarını 
oluşturmuşlar. Dolayısıyla ortak kültürümüz İslamiyet’in esaslarıyla kuşatılarak Türk 
kültür dünyasını oluşturan unsurlar arasında ortak bir ruh ve inanç iklimi oluşmuştur.

3. Tasavvufun Türkistan’dan Anadolu’ya Yayılması  

Maverâünnehir ve Türkistan coğrafyasında özellikle Yesevilik anlayışıyla 
beraber Türkler, İslamiyet’i kültürleriyle bütünleştirerek ortaya bir Türk Müslüman 
kimliği ortaya koymuşlar. Hoca Ahmet Yesevi ile O’nun yetiştirdiği talebeleri İsla-
miyet anlayışlarında Türk kültürünü hâkim kılmalarından dolayı tasavvuf hayatında 
Türk mutasavvıfları olarak kabul görmüşlerdir. Türkistan bölgesinde Türk İslam kül-
tür dairesine katılan milletlerin İslam’ı kabul sürecinde zaman zaman önceki kültürle-
rin etkisi olmuştur. Mevcut kültürlerin kabul ettikleri İslam medeniyetiyle çelişmediği 
takdirde devam etmişler. Dolayısıyla bu durum Türklerin İslamiyet’i kabul sürecinde 
de kendini göstermiştir. Türklerin İslamiyet öncesi yaşamlarına dair kültürel izler, 
İslam’ı kabul döneminde de tasavvuf şemsiyesi altında varlığını korumuştur. Türk 
mutasavvıflar, Türk-İslam inanç sistemi ile İslami itikatlar arasında bir köprü vazifesi 
sağlayarak bu oluşuma katkıda bulunmuşlar (Kafesoğlu, 1985: s. 160). XIII. yüzyılda 
Türk-İslam medeniyetinin yüksek bir seviyeye çıkması, tasavvufun gelişmesi ve her 
tarafa zaviye ve medreselerin açılmasının yanı sıra bölgede mutasavvıfların sayıları 
artmasıyla İslam’ı yaymada etkili olmuşlar. Özellikle sûfîler çeşitli din ve mezhepler 



73T D G A K

arasındaki ayrılıkları dostluğa çevirerek din farkı gözetmeksizin yoksullara, muhtaç-
lara ve hastalara yardım elini uzatmışlar. Sûfîlerin bu davranışlarla İslamiyet’in cazi-
besini hatta İslam dışındaki dinlere mensup insanları kendisine çekmiştir. Dolayısıyla 
gittikçe bu amaçla kurulan tekke ve zaviyeler Türk dünyasının İslam’ı kabullenme 
sürecinde çok önemli bir etken olmuştur (Turan, 1961: s. 156).  

XIII. yüzyılda Anadolu toprakları tasavvuf tarihinin birçok büyük simasına yeni 
bir yurt olmuştur. Moğol istilalarından dolayı Türkistan ve Maverâunnehir havzasında 
bulunan sûfîler Anadolu topraklarını yurt edinmeye başlamıştır. Anadolu toprakları Ah-
met Yesevi’nin  Maverâünnehir havzasından gönderdiği kendilerine “Horasan Erenle-
ri” adı verilen sûfîler tarafından belde belde ve şehir şehir mayalanmıştır. Bu Horasan 
Erenleri Anadolu’yu gönüller yoluyla fethetmeye çıkmış insanlardı. Moğol istilasının 
yanı sıra özellikle 1247 yılından sonra başlayan siyasi ve sosyal karışıklıklar dönemi 
manevi olarak içe çekilme sürecini de beraberinde getirmiştir. Orta Asya ve Türkistan 
olmak üzere Anadolu’ya gelen sûfîler bulunduğu ortamlarda tasavvufî bilgilerle hal-
kı irşat ederek Anadolu’daki tasavvufî oluşumun temellerini atmışlar. Onların gönül 
yapıcı özellikleri, insana verdikleri değer ve Allah’a giden yolu en güzel şekilde anlat-
maları dolayısıyla Türk-İslam kültürüne çok büyük katkıları olmuştur. XIII. yüzyılda 
Anadolu’ya aşılanan tasavvuf mayası Mevlânâ Celâleddin Rumî ve Yunus Emre Haz-
retleriyle kısa bir zamanda meyvesini vermeye başlamıştır (Tatçı, 2019: s. 102). XIII. 
yüzyılda Anadolu topraklarında mutasavvıfların bulunuşu bölgede dinin ve tasavvufun 
şekillenmesi açısından önemli bir faktör olmuştur. Mevcut sûfîlerin tesiriyle şekillenen 
Anadolu topraklarında sûfîlik anlayışı bununla birlikte farklı bölgeler ve merkezlerde 
değişik şekillerde gelişme sağlamıştır. Bunlardan bir kısmı Mevlevilik gibi kültür düze-
yi yüksek bir kısmı ise Yesevilik ve Bektaşilik gibi halk arasında daha fazla yayılmıştır.  

Anadolu’da kurulan Mevleviliğin kurucusu Mevlâna Celâleddin Rûmî’nin 
ilmi tahsil hayatından sonra yöneldiği tasavvuf anlayışının temelini Belh’in zühde 
dayalı tasavvuf anlayışı ile Endülüs’ün vahdet-i vucûd anlayışı ve Horasan’ın şiirle 
kaderini bulan ilâhi aşk anlayışına dayalı tasavvuf anlayışını bir araya getirmiştir. 
O’nun tasavvuf anlayışı bir kurallar ve inançlar toplamından daha ziyade duyulan 
yaşanılan bir şeydir ki, aklî ve hissî muhakemelere ilave olarak ilham ve aşkla 
anlaşılabilir. Anadolu mutasavvıfları arasında Mevlâna farklı dinlere mensup insanları 
İslamiyet’i anlatmada tasavvufî bir üslup kullanarak yüksek şahsiyeti ile İslamiyet’in 
yayılmasında büyük bir katkısı olmuştur. Anadolu havzasında sûfîliğin en büyük tem-
silcilerinden birisi olan Yunus Emre Hazretleri’dir. XIII. yüzyılın son yarısı ile XIV. 



74 T D G A K

yüzyılın başlarında yaşamış olup, görüşlerini sünnî İslam temeline dayalı olarak ifade 
eden bir sûfîdir. Yunus Emre’nin anlattığı tasavvufî ahlak da her şeyden önce Kur’an 
ve hadisin yanında şer’i esasların en küçük ayrıntısına kadar yerine getirilmesini vur-
gular. İslam’ın sabr, kanaat, cömertlik gibi temel ahlâkî esaslarına ilave olarak sûfîli-
ğin sadece hırka ve taçtan ibaret olmadığına vurgu yapmıştır. Bunun yanı sıra Yunus 
Emre ile zirveye ulaşan tasavvufî halk edebiyatının seçkin örnekleri, İslamiyet’i Ana-
dolu’daki Türk boyları arasında yayılmasında ve kültürümüzün zirveye ulaşmasında 
önemli çalışmaları bulunmaktadır ( Mehmet Efendi, 1989: s. 27). Anadolu’daki sûfî-
ler tasavvufu Türk kültür yapısına göre yorumlayarak izah etmeye gayret etmişler. 
Tasavvuf Türk İslam anlayışı ile beraber bir taraftan Türk insanının ruh ve gönül dün-
yasını besleyip geliştirmeye çalışmışlar. Bununla beraber Türkler devlet yönetme vas-
fını tasavvuf ve tarikatlar üzerinden hayata geçirmişler. Türk devlet ve toplumunun, 
özellikle Türkistan’da Ahmet Yesevi, Anadolu’da ise Hacı Bektaş Veli ve Yunus Emre 
gibi tasavvuf ve tarikat büyükleri ile daima var olan beraberlikleri, Türk dünyasında 
da kurdukları devletlerle manevi birer görev üstlenmelerine ve bu görevle asırlar-
ca İslam’a hizmet etmelerine sebep olmuştur. Bu anlayış gerek Türkistan’da gerekse 
Anadolu’da ortaya çıkan Türk devletlerinin kuruluş ve yükselişinde mutasavvıfların 
çok büyük rolü olduğunu göstermektedir (Tosun, 2019: s. 21).

Sonuç

Türk boyları VIII. yüzyıldan itibaren kendi gelenek ve görenekleriyle bütünle-
şen Müslümanlığı kabul etmişler. Bunun yanında Türk dünyasında İslamiyet’in irfânî 
bir boyut kazanması ve derinleşmesi Hoca Ahmet Yesevi ve talebelerinin tasavvuf anla-
yışıyla mümkün olmuştur. Ahmet Yesevi, Horasan ve Maverâünnehir Melâmiliğinden 
itibaren Kur’an ayetleri ve Hz: Peygamberin hadislerinde ifade edilen İslami yaşantıyı 
hikmetleriyle beraber tasavvufî düşüncelerini Türklere sade bir Türkçe ile anlatmıştır. 
Pir-i Türkistan İslam dininin ahlaki prensiplerini Türk toplum ve kültür yapısına göre 
irşat ederek bu yolda talebe yetiştirme faaliyetlerinde bulunmuştur. Ehl-i sünnet yo-
lunda Mâturîdi ve Hanefî anlayışına tâbî bir İslam çizgisinde olan Yesevi Hazretleri, 
tasavvufu anlatmada sade ve anlayışlı bir üslup kullanmasından dolayı kısa bir zaman-
da etrafında talebeleri çoğalmıştır. Hoca Ahmet Yesevi aynı zamanda İran kültürü ve 
tasavvufunun yaygın olduğu bir coğrafyada irşat faaliyetlerini sürdürerek Türk dili ve 
kültürünün tekrardan canlanmasına çok büyük katkı sağlamıştır. Dolayısıyla bu canlan-
ma sonucunda Türk dünyasındaki Türk boyları dilini ve kültürünü unutmamışlar. Bu 
bağlamda Yesevi tasavvuf anlayışı ve etkisiyle Türk dili ve kültürü yaşanmaya devam 



75T D G A K

ederek, devlet ve toplum anlayışı Türk-İslam anlayışı üzerinde gelişmeye devam etmiş-
tir. XIII. yüzyılın ilk çeyreğinde Batı Türkistan’da ortaya çıkan karışıklıklar sonrasında 
Yesevilikten feyiz almış Türk mutasavvıfları tasavvufî anlayış ve düşüncelerini Buhara, 
Harezm, ve Azerbaycan üzerinden Anadolu’ya intikal ettirmişler. Bu anlamda Yesevili-
ğe intisap ettiği kabul edilen Hacı Bektaş Veli, Yesevilik çizgisinde bir tasavvuf anlayışı 
İslamiyet’in meşru gördüğü çerçevede irşat faaliyetlerini sürdürmüştür. Aynı zaman-
da Türk inancı ve töresi ile itikadı arasında mutabakat sağlayarak Anadolu havzasında 
Türk-İslam anlayışının şekillenmesinde büyük katkı sağlamıştır. 

KAYNAKÇA 
Algar, H. (1991). “Arslan Baba”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: TDV 

Yayınları, c.3, s. 400.
Bardakçı, M, N. (2016). Türklerin Sosyal ve Kültürel Hayatında Tasavvuf ve Tarikatlar. Yeni 

Türkiye Yayınları: İstanbul, c 7, s. 521. 
Bardakçı, M. N. (2011). Türklerin İslamlaşma Sürecinde Dönüm Noktası Ahmet Yesevi ve 

Tasavvuf Dünyası, Ankara: Türk Yurdu Yayınları.
Demirci, M. (2017). Sorularla Tasavvuf ve Tarikatlar. İstanbul: Mihrabad Yayınları.
Eraslan, K. (2016). Ahmet Yesevi’nin Fakr-nâmesi. Ankara: Ahmet Yesevi Ünüversitesi Ya-

yınları.
Jandarbek, Z. (2016). Yesevi Tarikatı’nın Devlet Yönetiminden Uzaklaştırılmasıyla Türk 

Devlet Yönetimi Sisteminin Çöküşü, I. Uluslararası Hoca Ahmet Yesevi Sempozyu-
mu Bildiriler Kitabı, Ankara: Ahmet Yesevi Üniversitesi Yayınları.

Kafasoğlu, İ. (1985). Türk-İslam Sentezi. İstanbul: Aydınlar Ocağı Yayınları.
Kaplan, M. (2005). Kültür ve Dil. İstanbul: Dergâh Yayınları.
Kavak, A. (2017). “Hoca Ahmet Yesevi ve Yunus Emre’nin Türklerin Tasavvufî Kültürüne 

Katkıları”. Universal Journal of Theology, Sayı 2, s. 133.
Köprülü, F. (1976). Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar. Ankara: Türk Tarih Kurumu Ya-

yınları.
Güzel, A. (2011). Hacı Bektaş Veli El Kitabı. Ankara: Akçağ Yayınları.
Gündüz, İ. (1988). “Ahmet Yesevi’nin Tarikat ve İrşat Anlayışı”. ed. Mustafa Tarçı. Yesevilik 

Bilgisi. Ankara. 
Tatçı, M. (2019). Aşktan Söyler Bu Dilim Yunus Emre, Niyazî Mısrî ve Türk-İslam Tasavvufu 

Hakkında Konuşmalar. İstanbul: Hidayet Yayınları.
Turan, O. (1969). Türk Cihan Mefkûresi Tarihi. İstanbul.
Türer, O. (1998). Türk Dünyasında İslam’ın Yerleşmesi Ve Muhafazasında Sûfî Tarikatlar Ve 

Yeseviliğin Rolü. ed.Cemal Kurnaz-Mustafa Tatçı. Ankara.
Tosun, N. (2019). Hoca Ahmet Yesevi, Ankara: Hoca Ahmet Yesevi Üniversitesi Yayınları 

Ankara.



76 T D G A K

Ocak, A. Y. (1996). “Hacı Bektaş Vilâyetnâme”. TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: TDV 
Yayınları, c. 14, s. 471- 472. 

Özköse, K. (2003). “Anadolu’nun Türkleşmesi ve İslamlaşmasında Tasavvufî Zümre ve 
Akımların Rolü”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 7, s. 249.

Laszlo, R. (1971). Tarihte Türklük, Türk Kültürü Araştırma Enstitüsü. Ankara.
Turan Yüksel, A. (2002). Türkler. Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, c 5, s. 545.
Eraslan, Kemal. (1989.). “Ahmet Yesevi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, TDV 

Yayınları, c 2. s. 161.



77T D G A K

MAWARAUNNAHR AS A PIONEERING EXPERIENCE IN THE 
CONSTRUCTION OF CIVILIZATION

Ahmet ATEŞYÜREK*

Abstract

This presentation aims to highlight the contribution of the Ḥanafī-Māturīdī understan-
ding to the Islamic society experienced by the Arab, Persian, and Turkic peoples in the region 
of Mawaraunnahr. In today’s world, Muslim communities extending uninterruptedly from the 
lands of China in the East to the borders of Austria in the West belong to the Ḥanafī-Māturīdī  
tradition. The widespread acceptance of this religious perspective across the vast continental 
owes much to the construction of a civilization inspired by a universal prototype of Islam, 
which originated in Arab lands. One of the most significant contributors to this construction, 
embraced by dozens of different nations, is undoubtedly Abu Hanifa. He is the figure who 
conveyed the universal codes of the Prophet Muhammad’s (peace be upon him) message to the 
people of Mawaraunnahr. A key factor in Abu Hanifa’s success might be his origin from the 
southern region of Mawaraunnahr, the ancient lands of Bactria. His definition of faith as con-
sisting of affirmation and declaration not only shaped theological discussions but also paved the 
way for Persian and Turkic peoples to become first-class citizens within the Islamic community. 
Consequently, Mawaraunnahr became a successful representation of the Prophet Muhammad’s 
model society in Medina. While sectarian struggles dominated the western Islamic territories 
in the 4th/10th century, Muslims in Mawaraunnahr preserved their energy by avoiding internal 
conflicts and standing united against external adversaries on the Chinese frontier. This unique 
experience was later carried westward by Hanafi Turks. The Islamization of Anatolia and the 
eventual establishment of the Ottoman Empire in these lands cannot be dissociated from the 
abovementioned experience in Mawaraunnahr. In the lands of Rum, Armenians, Greeks, Bos-
niaks, Albanians, and people of various other ethnicities were afforded equal status in society as 
“sons of Abdullah” (i.e., Muslims). The dynamic cultural diversity that emerged from this mo-
del enabled the construction of a civilization in which East and West could coexist, as exempli-
fied by the Ottoman Empire. This profound historical experience holds critical importance for 
the restoration of peace in our region today and must not be overlooked.

Keywords: Islamic Civilization, Mawaraunnahr, Ḥanafī-Māturīdī , Ottoman

* Ahmet Ateşyürek, Amasya University, Türkiye, ahmet.atesyurek@amasya.edu.tr, ORCİD: 0000-0001-
9436-0725



78 T D G A K

Medeniyet İnşasında Öncü Bir Tecrübe Olarak Mâverâünnehir

Özet

Bu tebliğ, Mâverâünnehir topraklarında Arap, Fârisî ve Türk halklarının tecrübe ettiği 
İslam toplumu örneğinde Hanefî-Mâtürîdî anlayışın katkısını sunmayı amaçlamaktadır. Gü-
nümüz dünyasında, doğuda Çin topraklarından batıda Avusturya sınırına kadar olan bölgede 
kesintiye uğramaksızın varlığını devam ettiren müslüman halklar, Hanefî-Mâtürîdî geleneğe 
mensupturlar. Bu dini anlayışın kadim anakarada en geniş yayılıma sahip oluşunda, Arap top-
raklarında ortaya çıkmış İslam dininin evrensel boyuta ulaşmış bir prototipin tetiklediği bir me-
deniyet inşası yatmaktadır. Onlarca farklı millet tarafından içselleştirilmiş bu örneğin inşasında 
emeği geçen en büyük isimlerden biri şüphesiz Ebû Hanîfe’dir. O, Muhammed (a.s.)’ın mesa-
jının evrensel kodlarını Mâverâünnehir halklarının hüsnü kabulüne ulaştıran isimdir. Bunun 
gerçekleşmesinde Ebû Hanîfe’nin aslen Mâverâünnehir’in güneyinden, kadim Baktırya top-
raklarından oluşu ciddi bir rol oynamış olmalıdır. Onun imanı tasdik ve ikrardan ibaret olarak 
tarif edişi, itikadi tartışmaların çok ötesinde, Fârisî ve Türkî halkların İslam toplumunda birinci 
sınıf vatandaş oluşunun önünü açmıştır. Böylece Mâverâünnehir, Peygamber (a.s.)’ın Medine 
şehri örneğinin başarılı bir temsili haline gelmiştir. 4/10. yüzyılda İslam’ın batı topraklarında 
mezhep mücadeleleri verilirken, Mâverâünnehir’de müslümanlar iç mücadelelerle enerjilerini 
kaybetmeyip Çin sınırında düşmana karşı omuz omuza karşı koyabilmişlerdir. Bu dönemdeki 
tecrübe Hanefî Türkler eliyle batıya taşınmıştır. Anadolu’nun İslamlaşması ve süreçte Osmanlı 
Devleti’nin bu topraklarda kök salması Mâverâünnehir’deki yukarıda bahsedilen tecrübeden 
bağımsız değerlendirilemez. Rum diyarındaki Ermeni, Rum, Boşnak, Arnavut ve farklı ırk-
lardan milletler “Abdullah oğlu Abdullah”lar olarak eşit statülerde toplumda var olma fırsatı 
bulmuşlardır. Bu kültür çeşitliliğinin ortaya çıkardığı enerji, Osmanlı örneğinde olduğu gibi, 
doğu ve batının bir arada var olabildiği bir medeniyeti inşa edebilmiştir. Bu kadim tecrübe 
coğrafyamızda huzurun yeniden tesis edilmesinde ıskalanmaması gereken bir önemi haizdir.

Anahtar Kelimeler: İslam Medeniyeti, Mâverâünnehir, Hanefî-Mâtüridî, Osmanlı



79T D G A K

Mawaraunnahr As a Pioneering Experience in The Construction of Civilization

This study, within the framework of the theme “Building a Shared Future,” aims 
to examine the reflections of the historical depth and cultural richness of Islamic civili-
zation across the vast geography extending from Central Asia to the Balkans. In parti-
cular, it endeavors to analyze the influence of the Ḥanafī-Māturīdī intellectual structu-
re, shaped through the Sāmānid civilization that was established in the Mawaraunnahr 
region, on the Ottoman geography and the multicultural societal structures of today, 
thereby attempting to reveal the historical foundations of the culture of coexistence. 
The study follows the traces of civilization-building elements through a perspective of 
historical continuity, beginning from the pre-Islamic period and extending through the 
Sāmānids, Seljuks, and Ottomans. In this context, the study has been prepared by emp-
loying a descriptive and historical method, based on classical sources and contempo-
rary literature. Furthermore, through comparisons, it seeks to build a meaningful bridge 
between the civilization model of the past and today’s pursuits of peaceful coexistence.

The Mawaraunnahr region has been a rare geography that stood out not only as a 
political and cultural center but also with its intellectual and religious depth in the histori-
cal development of Islamic civilization. In addition to possessing an original civilizational 
foundation shaped through the interaction of diverse ethnic and cultural elements in its 
ancient past, this region became an important center where the Ḥanafī-Māturīdī thought 
system took root and institutionalized with the spread of Islam. The scientific and cultural 
level achieved during the Sāmānid period both facilitated the Islamization of Central Asia 
and served as an inspiration for subsequent major civilizations such as the Ottomans.

The subject of this study provides an opportunity to reassess concepts frequ-
ently discussed today -such as multiculturalism, social peace, and civilization-buil-
ding- on a historical foundation. The civilizational experience established throughout 
the historical process from Mawaraunnahr to the Balkans not only represents an ac-
cumulation of the past but also contains applicable models for contemporary societal 
structures. In this regard, while there are studies in the existing literature on the cont-
ributions of Mawaraunnahr to Islamic thought, analyses establishing the relationship 
between the holistic structure of this civilization and contemporary problems are limi-
ted. This study aims to fill this gap and contribute to the idea of transmitting historical 
experience into the future.

This research aims to examine the influence of the cultural, scientific, and reli-
gious structures shaped in the Mawaraunnahr region within the context of the historical 



80 T D G A K

continuity of Islamic civilization, especially on the Ottoman civilizational model. Accor-
dingly, it seeks to answer the following primary research questions: What historical and 
cultural role did Mawaraunnahr undertake concerning Islamic thought and civilization?, 
How did the Sāmānid period contribute to the institutionalization of the Ḥanafī-Māturīdī 
thought system?, How did this civilizational experience influence the Ottoman unders-
tanding of social order and multiculturalism?, How can this historical experience be 
utilized today within the context of building a shared future ? The main hypotheses of 
the study are formulated as follows: The Ḥanafī-Māturīdī tradition formed in Mawara-
unnahr laid the foundations not only for a religious understanding but also for a multi-
cultural and justice-based civilizational model. This historical civilizational model was 
developed by the Ottoman State and transformed into a governance practice suitable for 
the coexistence of different ethnic and religious groups. Modern approaches contributing 
to the ideal of building a shared future can be reconstructed in light of these historical 
experiences. I extend my sincerest gratitude to the Young Academics Union, which or-
ganized this valuable initiative under the theme of “building a shared future,” one of the 
most urgent needs of today’s world. It is certainly no coincidence that this event is held 
in Mawaraunnahr -a cradle of the civilization we once sought to build- which today lies 
within the borders of modern Uzbekistan. This geography has historically symbolized 
a culture of coexistence and forward-looking cooperation. It is essential to consider its 
historical background in order to comprehend this exemplary model.

Mawaraunnahr: A Mosaic of Civilizations

Before Islamic domination, Mawaraunnahr was governed by various Turkish, 
Sogdian, and Persian dynasties. Throughout its history, the region survived more th-
rough the interactions among prominent city-states rather than under centralized em-
pires. The native inhabitants of these ancient lands between the Seyhun (Syr Darya) 
and Ceyhun (Amu Darya) rivers, the Sogdians, had prospered in this region for over 
three thousand years. Despite the arid nature of the land, the Sogdians constructed 
advanced irrigation systems to distribute limited water resources to city centers. Even 
today, traces of traditional water canals can be found in Samarkand and Bukhara.

Trade was also one of the region’s lifelines. The Sogdians facilitated trade 
stretching from Khurasan to the Mediterranean and from Turkish regions to China. 
They served as intermediaries enabling cultural interaction between East and West. 
Not only traders but also warriors, the Sogdians forged alliances with nomadic groups 
such as the Scythians and the Saka. The Turkic-Sogdian cultural interaction that con-



81T D G A K

tinued from the 6th to the 10th century laid the foundations for an indigenous civiliza-
tional form. In this context, after the Arabs conquered Khurasan, they faced prolonged 
resistance from the Sogdians and Turkic khans in Mawaraunnahr.

The alliance between the Turks and the Sogdians paved the way for broader 
integration of Mawaraunnahr and even for the emergence of a cultural unity extending 
to the Uyghur Turks. During this period, the Turks adopted the Sogdian alphabet for 
written communication. With the use of Persian, Mawaraunnahr developed a distinct 
identity different from Western Iran, an outcome particularly intensified by the Sogdi-
an-Turkic cultural synthesis that began in the 6th century (Eker, 2012, 85, 90).

Even after embracing Islam, the Sogdians maintained their cultural identity. 
The continuation of civilization was ensured by the preservation of cultural values 
despite changes in religious identity. The Sāmānids became the first Islamicized rep-
resentatives of this ancient civilization. By the end of the 10th century, the Sāmānids, 
with their capital in Bukhara, had established dominance across Central Asia.

Despite the increasing Arab and Persian influences, Mawaraunnahr preserved 
its unique identity during this period. The populace spoke a Persian heavily influenced 
by Sogdian, largely adhered to the Sunni understanding, and embraced the teachings 
of Abū Ḥanīfa in jurisprudence. Centers of education and spirituality such as ribāṭs, 
khānqāhs, and mosques developed. Institutions like Dār al-Jūzjāniyya evolved into 
centers of learning over time.

Cities such as Samarkand, Bukhara, and Nasaf became centers of culture and 
learning during the Sāmānid era, experiencing a golden age of civilization in the first 
half of the 10th century. Their ability to govern peace and diversity constituted the 
foundation of their civilizational success. Among the significant sources of the period, 
al-Muqaddasī praised the Sāmānids for their wealth, good governance, and societal 
peace (Muqaddasī, 2022, 202, 211).

Scientific Contributions and the Kalām Legacy

Mawaraunnahr raised many great scholars who shaped the tradition of Isla-
mic thought. Imām al-Māturīdī, who passed away in 944, lived in Samarkand during 
this period and founded the Māturīdī kalām school, which would later spread widely 
among the Turks. Another figure, al-Bukhārī (d. 870), who reached the pinnacle of ha-
dith sciences, also emerged from this region. Abū al-Ḥasan al-Āmirī, who continued 
the philosophical tradition of al-Kindī, was a respected scholar at the Sāmānid court. 



82 T D G A K

These scholars later migrated to regions such as Anatolia, Syria, and Egypt, signifi-
cantly influencing the development of Islamic thought (Ateşyürek, 2020, 182, 183).

The Global Trade Network

Undoubtedly, the economy played a crucial role in the background of civiliza-
tion-building. The lands under the rule of the Sāmānid State were situated at the inter-
section of east-west and north-south trade routes. The most significant of these routes 
was undoubtedly the Silk Road. The large-scale transport of slaves from the Turkish 
lands near the Chinese border towards the West primarily passed through Sāmānid 
territories. Significant tax revenues were obtained from the intensively active com-
mercial caravans (Usta, 2013, 585).

To understand Mawaraunnahr’s place in world trade at that time, it is helpful 
to give a brief example: In the 10th century, silver, iron, and bronze coins minted 
in various parts of Central Asia were in use. Among these currencies, the Sāmānid 
gold coin is noted as the one with international circulation power. This coin, after the 
Roman denarius, had the widest usage. Sāmānid coins minted in Bukhara, Tashkent, 
Samarkand, and Balkh circulated from the Mediterranean to the Baltic Sea, and in the 
east reached China, India, and Sri Lanka (Starr, 2021, 305-306).

A Universal Islamic Experience Beyond Arab Culture

The Sāmānids represented an original trajectory in the Islamic world, somew-
hat different from the Baghdad-centered caliphate system. They constructed a more 
universal Islamic experience by transcending Arab cultural boundaries. The use of 
multiple languages such as Persian, Arabic, and Turkish, along with demographic 
diversity, enhanced the potential of this civilization. This period shaped the jurispru-
dential and sectarian structure of the Turkish understanding of Islam.

This cultural model later inspired the Seljuk and Ottoman expansions into 
Anatolia and the Balkans. However, in the early 11th century, the Ghaznavids, Ka-
rakhanids, and Seljuks partitioned the region among themselves; Bukhara fell to the 
Karakhanids in 999, marking the end of Sāmānid and Persian dominance. From then 
on, the region came under Turkish rule.

Today, the majority of Muslims from China to Austria belong to the Ḥa-
nafī-Māturīdī tradition. This sectarian continuity is based on a civilizational model 
that began in Arab lands and was systematized in Mawaraunnahr. Abū Ḥanīfa pione-
ered this process by presenting Islamic principles in a language suitable for the peop-



83T D G A K

les of Central Asia. His definition of faith (īmān) as “assent (taṣdīq) and confession 
(iqrār)” allowed Persian and Turkish elements to be equally integrated into the Islamic 
ummah (Ateşyürek, 2021, 861, 862).

His thought was later systematized by al-Māturīdī of Samarkand. The kalām 
and jurisprudential framework that stretches today from China to Austria was shaped 
primarily by the scholars of this region, especially those of Samarkand and Bukhara.

The Contribution of Ḥanafī Jurisprudence

The development of legal institutions reflects a civilization’s understanding 
of justice. Islamic law entered the region during the Islamization process; however, a 
systematic legal tradition was established particularly in Bukhara at the beginning of 
the 9th century through the students of Abū Ḥanīfa. Abū Ḥanīfa’s student, Abū Ḥafṣ 
al-Kabīr al-Bukhārī (d. 832), played a significant role in the establishment of Ḥanafī 
jurisprudence in Bukhara. His grave remains a site of visitation today.

The positive relations established between the Sāmānid state and the local 
scholars turned Bukhara into a center where the Ḥanafī school was institutionalized. 
The scholarly activities here were decisive in the formation of the classical structure 
of the school (Bedir, 2019, 18).

Continuation of the Civilizational Model: The Ottomans

Mawaraunnahr represents a successful reconstruction of the model of society 
established by the Prophet Muhammad in Medina. While sectarian conflicts were ta-
king place in the western Islamic world in the 10th century, the Muslims of Mawara-
unnahr exhibited a unified resistance against external threats near the Chinese border 
(Isfarāyinī, 1983, 195). This experience was later carried westward by Ḥanafī Turks 
and left a profound impact on the Islamization of Anatolia.

The Ottoman Empire, during its six centuries of rule across three continents, 
ensured political, social, and cultural stability. Despite its highly diverse ethnic and 
religious composition, it succeeded in maintaining peace through a flexible and tole-
rant administrative system. The Millet system implemented by the Ottomans granted 
religious communities autonomy over their internal affairs, thus enabling coexistence 
based on justice and respect. The Turkish-Islamic social order in Anatolia was ins-
titutionalized under Ottoman governance. By integrating local tribes into the Otto-
man administrative structure, even rural areas achieved security. The sharia courts 
(sharʿiyya courts) headed by qadis (judges) extended justice to broad masses, thereby 



84 T D G A K

strengthening the legitimacy of the state (Kurtalan, 2011, 57-71).

In North Africa, particularly in Egypt, Tunisia, Algeria, and Libya, the Ot-
tomans cooperated with local dynasties and religious leaders. In the Middle East, 
especially in the Arabian Peninsula, Syria, and Iraq, the religious legitimacy of the 
caliphate supported Ottoman authority. Infrastructure investments such as fortresses 
and roads contributed to maintaining regional stability.

One of the most successful implementations of the Ottoman civilizational mo-
del was seen in the Balkans. Ottoman rule, which lasted for nearly five centuries in 
this region, not only represented military and administrative power but also acted as 
the protector of a multicultural and multi-religious social structure. During this long 
period, a remarkable balance was maintained between the transformation of commu-
nities that embraced Islam and the protection of the religious and cultural rights of 
non-Muslim elements (Karaman, 2018: 44). In this context, the processes of Islamiza-
tion among Bosniaks, Albanians, and Pomaks, alongside the social peace experienced 
by Christian communities, form an example worthy of historical analysis.

After the establishment of Ottoman rule, a significant portion of ethnic groups 
such as Bosniaks, Albanians, and Pomaks eventually embraced Islam. This transfor-
mation largely occurred without coercion, influenced instead by social and economic 
factors. Individuals who converted to Islam under Ottoman governance enjoyed cer-
tain advantages, such as property rights, commercial opportunities, and eligibility for 
state positions, thereby facilitating religious transformation.

Among Albanians, Islamization became widespread particularly from the 16th 
century onward, gaining momentum through participation in the Janissary Corps and 
the integration of local elites into the Ottoman administration (Tereziu, 2010: 38). For 
Bosniaks, the transition to Islam was linked to the influence of Sufi structures and the 
special administrative status granted to Bosnia (Husić, 2023). Among the Pomaks, 
this transformation occurred mostly in rural areas and was shaped by the influence of 
religious institutions.

A noteworthy point is that despite embracing Islam, these communities preser-
ved their ethnic identities. Languages such as Bosnian, Albanian, and Pomak continu-
ed to be spoken, and folk culture was reshaped within an Islamic framework.



85T D G A K

The Millet System and Religious Freedom

The Ottoman approach to non-Muslim communities in the Balkans largely res-
ted on the principles of religious autonomy and local participation in governance. The 
system known as the “Millet system” organized each religious community -particu-
larly the Greek Orthodox, Armenian, and Jewish communities- around their spiritual 
leaders and granted them wide-ranging freedom in their internal affairs.

Through this system, Christian populations were able to freely practice their 
religious rituals, maintain their churches, and have their patriarchates officially recog-
nized by Ottoman authorities. Especially the status of the Greek Orthodox Patriarc-
hate of Fener in Istanbul stands as a concrete example of Ottoman religious tolerance 
and justice policies. In regions where different ethnic and religious groups coexisted, 
the Ottoman state prioritized the principle of justice to maintain peace and security. 
Courts presided over by qadis adjudicated cases between Muslim and non-Muslim 
parties, often resulting in fair judgments that respected the multi-religious structure of 
society (Budak, 2016, 259-277).

Moreover, the Ottoman administration reinforced social authority not by dic-
tating it from the center but by collaborating with local notables and religious leaders. 
This approach proved effective especially in regions like the Balkans, where identities 
were deeply intertwined.

The Ottoman domination of the Balkans should not be understood merely as a 
process of conquest or occupation but rather as a complex model of cultural and religi-
ous administration. The Islamization processes among Bosniaks, Albanians, and Pomaks 
progressed in parallel with social integration and were based on voluntarism. Non-Mus-
lim communities preserved their religious rights and continued their existence within the 
broader social system. In this respect, the social order established by the Ottomans in the 
Balkans stands not only as a historical legacy but also as a model that should be carefully 
examined within the context of today’s multicultural societies (Husić, 2023).

With the westward expansion of the Ottomans, this legacy was sustained, and 
eventually, the Balkans became a cradle of civilization. Various ethnic groups such 
as Armenians, Greeks, Bosniaks, and Albanians lived under Ottoman rule with equal 
status as “children of Abdullah.” This cultural diversity became the driving force of a 
civilization where East and West could coexist.



86 T D G A K

Conclusion

This study has aimed to reinterpret a multi-layered historical experience by 
examining the central role played by Mawaraunnahr in the historical development of 
Islamic civilization and the impacts of this role on the Ottoman civilizational model 
and, subsequently, on modern societies. Starting from the pre-Islamic period, Mawa-
raunnahr, shaped through the interaction of Sogdian, Turkish, and Persian elements, 
became a cultural and scholarly center during the Sāmānid period; it was on this 
ground that the Ḥanafī-Māturīdī intellectual tradition deeply rooted itself. This tradi-
tion was not merely a sectarian formation but also a bearer of a unique civilizational 
vision based on multiculturalism, justice, and the culture of coexistence.

This historical experience, institutionalized on a broader geographical scale 
through the Ottoman State, laid the foundations of social peace, religious pluralism, 
and cultural continuity in regions such as the Balkans, the Middle East, and North 
Africa. Through the Millet system, the sharʿiyya courts, and flexible administrative 
structures, the Ottomans carried this legacy beyond their own era, presenting a model 
that still serves as an example for today’s multicultural societies.

Reconsidering this historical experience today holds profound significance for 
the reconstruction of peace in our region. Central Asia, the Balkans, the Middle East, 
and Africa—all regions now governed by modern nation-states—share a common 
civilizational heritage that is too valuable to be ignored. In today’s rapidly changing 
world shaken by global crises, this historical accumulation offers a critical opportu-
nity for the revival of a model of coexistence and shared prosperity.

The civilizational experience that began in Medina, matured in Mawaraun-
nahr, and reached its zenith during the periods of the Seljuks and the Ottomans, can 
still serve as a living heritage and guide for the contemporary world.



87T D G A K

Bibliography
Ateşyürek, A. (2020). Ebû Mansûr el-Mâturîdî’nin Fikri Arka Planı. Sonçağ.
Bedir, M. (2019). Buhara Hukuk Okulu. İsam. 
Budak, Mustafa. (2016). Balkanlarda Osmanlı Hoşgörüsü mü, Osmanlı Adaleti mi? Avrasya 

Etüdleri. 50(2), 259-277. 
Eker, S. (2012). Orta Asya’nın Gizemli Halkı: Soğdlular, Soğd ve Soğdca. Türkbilig, 24, 77-92.
Husiç, A. (2023). Dolazak i širenje islama u Bosni. https://preporod.info/bs/article/42133/do-

lazak-i-sirenje-islama-u-bosni
Isfarāyinī, A. (1983). et-Tebsîr fi’d-Dîn ve Temyîzi’l-Fırkati’n-Nâciye. thk. Kemal Yusuf el-

Hût, Âlemü’l-Kütüb.
Karaman, F. (2018).Osmanlı Devletinin Balkanlardaki Mirası İ.Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

Güz/9(2) 21-47.
Kurtalan, U. (2011). Osmanlı İmparatorluğu’nda Millet Sistemi, Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi/Journal of the Institute of Social Sciences, 8, 57-71.
Muqaddasī, E. (2022). Ahsenü’t-Tekâsîm. (Ramazan Şeşen, Çev.). Yeditepe Yayınları.
Starr, F. (2021). Kayıp Aydınlanmanın Peşinde. (Yusuf Selman İnanç, Çev.). Kronik.
Tereziu, A. (2010). 16. Yüzyılda Arnavutluk’ta İslam’ın Yayılışı. Yayınlanmamış Unpublis-

hed Mater’s Thesis. Uludağ Üniversity, Bursa. 



88 T D G A K



89T D G A K

TÜRK İSLAM KÜLTÜREL MİRASININ ÖĞRETİMİYLE İLGİLİ 
DERS İÇERİKLERİNİN İNCELENMESİ: ANADOLU İMAM 

HATİP LİSESİ MESLEKİ ARAPÇA DERSİ BAĞLAMINDA BİR 
DEĞERLENDİRME

Yasin YIĞIT*

Mehmet YENICE**

Özet

Türk toplumu, yüzyıllardır edindiği tecrübeler neticesinde zengin bir kültürel miras 
ortaya koymuştur. İslam dininin benimsenmesiyle birlikte Türk İslam Kültürü olarak ifade edi-
len bu zengin miras, günümüz Türk İslam toplumlarının koruması gereken bir emanet niteli-
ğindedir. Türk İslam kültürünün korunmasında ve geliştirilmesinde eğitimin ayrı ve önemli 
bir yeri bulunmaktadır. Eğitim, genel amaçları arasında kültürleme olan bir faaliyet alanıdır. 
Kültürleme amacı dolayısıyla eğitim öğretimde yeni nesle öz kültürü tanıtma, benimsetme, 
kültürel değerleri koruma ve geliştirme bilinci kazandırmanın en temel hedefler arasında ol-
duğu söylenebilir. Kültürel değerlerini sonraki kuşaklara aktaramayan toplumların uzun vade-
de kültürel yabancılaşma ve yozlaşma tehdidiyle karşılaşması kuvvetle muhtemeldir. Bundan 
ötürü kültürleme amacına üst düzeyde ulaşmadaki başarısı, bir toplumun eğitim kalitesinin en 
belirgin göstergelerinden biri olarak ifade edilebilir. Bu temel hedef, okul türü ve kademesi ne 
olursa olsun bütün kurumlarda öğretimi yapılan tüm branşlar için bağlayıcıdır. Mesleki Arapça 
da Anadolu İmam Hatip Liselerinde 11. ve 12. sınıf düzeyinde öğretimi devam eden bir derstir. 
Bu dersin asıl hedefi, öğrencilerin İslami ilimlere ait metinlerden yararlanabilmeleri olsa da 
derste diğer meslek derslerinde ulaşılan öğrenme çıktılarını pekiştirme amacı da bulunmak-
tadır. Bu amaç doğrultusunda derste yararlanılan ders kitaplarında İslam dininin inanç, ibadet 
ve ahlak esaslarıyla ilgili çeşitli Arapça okuma metinlerine ve bunlarla bağlantılı etkinliklere 
yer verilmektedir. Bu metinlerden bir bölümü, kültürel miras öğretimiyle ilişkilendirilebilecek 
içerikler barındırmaktadır. Bu çalışmada mesleki Arapça dersi öğretim programı ve ders kitap-
larında yer alan içeriklerin kültürel miras öğretimi açısından fonksiyonelliğini değerlendirmek 
amaçlanmıştır. Çalışma, nitel araştırma desenine göre tasarlanmış, veriler doküman inceleme 
tekniğinden yararlanılarak toplanmış ve analiz edilmiştir.

Anahtar Kelimeler: Din Eğitimi, Arap Dili ve Belegatı, Kültürel Miras Öğretimi, Türk 
İslam Kültürü, Mesleki Arapça Dersi.
* Doç. Dr., Kırıkkale Üniversitesi, İslami İlimler Fakültesi, Felsefe ve Din Bilimleri, Din Eğitimi Ana Bilim Dalı 
Associate Professor, Kırıkkale University, Islamic Sciences Faculty, Philosophy and Religious Science, Depart-
ment of Religion Education, Kırıkkale, Türkiye, yasnyigit@gmail.com, http://orcid.org/0000-0002-3254-5350
** Dr. Öğr. Üyesi, Kırıkkale Üniversitesi, İslami İlimler Fakültesi, Temel İslam Bilimleri Bölümü, Arap 
Dili ve Belagati Anabilim Dalı, Kırıkkale, Türkiye. Asst. Prof., Kırıkkale University, Faculty of Theology, 
Department of Basic Islamic Sciences, Department of Arabic Language and Rhetoric, Kırıkkale, Türkiye. 
mehmetyenice@kku.edu.tr, http://orcid.org/0000-0003-2630-05



90 T D G A K

EXAMINATION OF COURSE CONTENTS RELATED TO 
TEACHING TURKISH ISLAMIC CULTURAL HERITAGE: AN 

EVALUATION IN THE CONTEXT OF ANATOLIAN IMAM HATIP 
HIGH SCHOOL VOCATIONAL ARABIC COURSE

Abstract

Turkish society has created a rich cultural heritage as a result of the experience it has 
gained over centuries. This rich heritage, which was expressed as Turkish Islamic Culture with 
the adoption of Islam, is a legacy that today’s Turkish Islamic societies must protect. Education 
has a special and important place in the protection and development of Turkish Islamic culture. 
Education is a field of activity that has enculturation among its general objectives. Due to the 
enculturation purpose, it can be said that introducing the new generation to their own culture, 
making them adopt it, and raising awareness of protecting and developing cultural values ​​are 
among the most basic goals in education and training. Societies that cannot transmit their cul-
tural values ​​to future generations are likely to face the threat of cultural alienation and degene-
ration in the long run. Therefore, success in achieving the enculturation goal at a high level can 
be expressed as one of the most obvious indicators of the quality of education of a society. This 
basic goal is binding for all branches taught in all institutions, regardless of the type and level 
of school. Vocational Arabic is also a course taught at the 11th and 12th grade level in Anatolian 
Imam Hatip High Schools. Although the main goal of this course is for students to benefit from 
texts related to Islamic sciences, the course also aims to reinforce the learning outcomes achie-
ved in other vocational courses. In line with this purpose, the course books used in the course 
include various Arabic reading texts and related activities related to the principles of belief, 
worship and morality in Islam. Some of these texts contain content that can be associated with 
cultural heritage teaching. This study aims to evaluate the functionality of the content in the 
vocational Arabic course curriculum and textbooks in terms of cultural heritage teaching. The 
study was designed according to the qualitative research design and the data were collected and 
analyzed using the document review technique.

Keywords: Religious Education, Arabic Language and Rhetoric, Cultural Heritage Te-
aching, Turkish Islamic Culture, Vocational Arabic Course.



91T D G A K

Giriş

Kültür, en genel anlamıyla insan toplumlarının din, ahlak, dil, giyim, ye-
mek, barınma, gelenek ve görenekler, bilgi, sanat ve edebiyat gibi alanlarda orta-
ya koyduğu yaşantı tarzı olarak ifade edilebilir (Taylor, 1958). Kültürün maddi ve 
manevi bir yapısı bulunur. Bu yapı, toplumdaki bireylerin tutum ve davranışları, 
inanç ve değerleri üzerinde belirleyici bir rol oynar. Nesilden nesile öğrenme yoluyla 
aktarılabilen kültürün şekillenmesi uzun bir süreç gerektirir (Jary & Jary, 1995; Uzu-
naslan & Çi̇fci̇, 2019). Bu süreçte bireyle içine doğdukları kültürden etkilenirken aynı 
zamanda kültürü etkileyerek değiştirme yönünde etkide bulunabilir. 

Toplumda yaşayan her birey, atalarından kendisinin de olumlu ya da olumsuz 
anlamda değişmesine katkıda bulunabileceği bir miras devralır. Bu yönüyle bireyin 
teknolojik imkanların etkisiyle günümüzde değişim hızı geçmiş dönemlere göre ol-
dukça hızlı olan bu mirasın hem ürünü hem de yapıcısı olduğu ifade edilebilir (Bil-
gin, 1981). Mesele Türk toplumu özelinde ele alınacak olursa bu milletin asırlardır 
süregelen köklü tarihi tecrübeler neticesinde yeni nesillere zengin bir kültürel miras 
bıraktığı söylenebilir. 

Tarihe bakıldığında farklı coğrafyalarda nam salan bir millet olan Türk toplumu-
nun son derece zengin bir kültürel miras ortaya koyduğu, İslam’la şereflendikten sonra 
kıtalara medeniyet ulaştıran bir yapıya büründüğü görülmektedir (Günay, 2003; Topçu, 
2012). Bu miras bireylerin bilinçsizce kendini uydurmak zorunda kaldığı âtıl bir yığın 
değil; tanınması, benimsenmesi, korunması ve geliştirilmesi, günümüz problemlerinin 
çözümünde yararlanılması gereken bir hazine niteliğindedir (Selçuk, 1999; Yiğit, 2021).

Günümüzde Türk toplumlarının farklı ülke ve coğrafyalarda yaşam sürseler de 
öz itibarıyla birçok ortak kültürel değeri bulunmaktadır. Bu değerlerin ortaya çıkarıl-
ması, Türk İslam birliğinin güçlü bağlarla korunması, önemli bir toplumsal kazanım-
dır.  Toplumun geçmişi ile geleceği arasındaki uyumlu geçişi teminat altına almak, 
var olan kültürel mirasın korunması ve zenginleştirilmesiyle doğrudan ilişkilidir. Bu 
mirasın geliştirilerek gelecek kuşaklara aktarılmasında en büyük görev ise eğitim ku-
rumlarına düşmektedir (Selçuk, 1999).

Eğitim, genel amaçları arasında kültürleme bulunan bir faaliyet alanıdır. Kül-
türleme; toplumun tarihi tecrübeleri neticesinde şekillendirdiği maddi ve manevi 
alandaki kültür varlığını sonraki kuşaklara aktarması, yeni nesle öz kültürü gelişti-
rebilecek bir yeti ile ideallerin kazandırılması olarak ifade edilebilir (Tezcan, 1997). 



92 T D G A K

Eğitimde bu kazanıma beklenen oranda erişilmesi, kültürel yozlaşma ve yabancılaşma 
tehdidinden arınmış ve gelişen bir toplumun varlığı için olmazsa olmaz bir gereklilik 
olarak görülebilir.

Eğitimin kültürel amaçlarına beklenen oranda erişilmesi için belli bir dersin 
üniteleri arasında kültürleme amaçlı konuların bulunması yeterli olmayacaktır. Bu 
önemli amaca ulaşılması için kültürlemenin tüm müfredatın içerisine işlenmesi, bu 
hususta sık sık gençlere ufuk açıcı bilgi ve sezgiler kazandırma amaçlı bir çaba göste-
rilmesi gerekmektedir (Selçuk, 1999). Bu amaç doğrultusunda okul türü her ne olursa 
olsun eğitim sisteminde yer alan tüm kurumların ve kurumlarda öğrencilerin yetişme-
si için var olan her bir dersin düşünceye, insana, ahlâkî olana, hürriyete ve kültürel 
mirasa saygı temelinde yapılandırılması icap etmektedir (Selçuk, 1997).

Türkiye’de eğitim sistemi içerisinde yer alan Anadolu imam hatip liseleri 
(AİHL), sayıca önemli bir yer teşkil etmekte ve birçok öğrenci bu kurumlarda öğre-
nim görmektedir. AİHL Türk milli eğitiminin genel amaçlarının yanı sıra mesleki din 
öğretimi kapsamında hedefleri de bulunan bir kurumdur. Kurumda öğrencilerin hem 
yabancı dil, spor ve sanat dallarında, hem fen ve sosyal bilimler alanında, hem de temel 
İslam bilimlerinde aldığı dersler bulunmakta, böylece AİHL bir üst öğrenim kademesi 
olan ilahiyat için alt yapı oluşturma işlevi görmektedir (MEB, 2017). Bu kapsamda 
AİHL müfredatlarında kuruldukları dönemden bugüne kadar, genellikle %40 meslek 
dersleri, %60 ise fen ve sosyal bilimlerinden derslere yer verilmiştir. Ancak son gün-
cellemelerle birlikte bu oranın %70 kültür ve fen dersleri, %30 meslek dersleri olacak 
şekilde değiştiği anlaşılmaktadır (MEB, 2018a; Korukçu, 2012).

AİHL’de meslek derslerinin her biri, İslam dinini farklı yönleriyle ele alarak 
bir bütünün parçası işlevi görmekte, böylece sahih bir İslam öğretimi amaçlanmak-
tadır. Bu derslerden biri de 11. ve 12. sınıf düzeyinde öğrenim gören öğrencilerin 
aldıkları mesleki Arapçadır. 

Mesleki Arapça dersinde öğrencilere okuma, yazma, anlama ve konuşmadan 
oluşan dört temel dil becerisini seviyelerine uygun olarak kazandırmak hedeflenmekte, 
bunun yanı sıra bu ders diğer meslek derslerinde ele alınan konuları destekleme işlevi 
görmektedir. Bundan ötürü Mesleki Arapça öğretim programı meslek derslerinde yer 
alan konu, kazanım, kavram ve becerileri destekleyecek şekilde yapılandırılmaktadır. 
Dersin öğretim programında tema ve kazanımlar oluşturulurken sarmal yapının dik-
kate alındığı anlaşılmakta; kitapların içerikleri imam hatip lisesi meslek derslerinde 



93T D G A K

kazandırılması amaçlanan temalar dikkate alınarak hazırlanmaktadır (MEB, 2018b). 

Mesleki Arapça dersinin diğer meslek dersleri arasında ayrı bir önemi bulunur. 
Çünkü meslek derslerinin her birinin içeriği, Kur’an-ı Kerim ve hadislerin anlaşılması 
ve hayata aktarılması bağlamında İslâmî ilimlerin temel disiplinlerinden oluşmakta-
dır. Dili Arapça olan bu temel disiplinlerin ve tefsir, hadis, fıkıh, akaid ve siyer gibi 
diğer ilim dallarında, kaynakların en meşhur ve muteber olanlarının Arapça olarak 
kaleme alınmış olması, bu ilimlerde kendisini geliştirmek isteyenlerin Arapçaya bel-
li bir düzeyde hâkim olmasını gerektirmektedir. Bu öneme binaen AİHL öğrencileri 
ilk iki yıl Arapça, sonraki iki yıl mesleki Arapça adı verilen dersleri almaktadır. İki 
ders arasındaki temel fark, Arapça dersinde içeriğin yabancı dil öğretimi amaçlı gün-
lük konuşmalarla; mesleki Arapça dersindeyse İslam dininin inanç, ibadet ve ahlak 
esaslarıyla ilgili metin ve etkinliklerle hazırlanmış olmasıdır. Bundan hareketle der-
sin hem Arapça literatürü anlama becerisi kazandırma hem de inanç, ibadet ve ahlak 
esaslarıyla ilgili konuların öğrenilmesi yoluyla ideal bir toplum oluşturma hedefinin 
bulunduğu söylenebilir.

Mesleki Arapça dersi, salt yabancı dil öğreten bir ders değildir ve olmamalıdır. 
Zira “Ruhsuz, idealsiz, inançsız bir öğretim gençliğe karakter yerine hüner verecek 
ve insanı elbette aşağı canlıların hizasına sokacaktır.” (Topçu, 2012). O halde ideal 
bir Müslüman ve milli değerlerine, köklerine bağlı bir nesil yetiştirmeyi hedeflemesi 
gereken bu dersin Türk ve İslam kültürünün aktarılmasında ne derece işlevsel olduğu-
nun bilimsel olarak araştırılması gerekmektedir.

Literatüre bakıldığında meslek dersi içeriklerinin çeşitli açılardan incelendiği 
birçok çalışmanın bulunduğu, ancak Türk İslam kültürel mirasının öğretimine katkısı 
açısından mesleki Arapça dersi içeriklerinin araştırılmadığı görülmüştür. Bu çalışma-
nın temel amacı, Türk İslam kültürel mirasının öğretimine katkısı açısından mesleki 
Arapça dersi içeriklerinin incelenmesi ve eksikliklerinin saptanmasıdır. 

1. YÖNTEM

Bu çalışma, nitel araştırma desenlerinden biri olan durum çalışması modeline 
göre tasarlanmıştır. Durum çalışması, mevcut durumun çeşitli yöntemlerle ortaya ko-
nulmasını amaçlayan bir araştırma modelidir (Aytaçlı, 2012). Çalışmada bu kapsam-
da ilgili literatür taranarak teorik çerçeve ortaya konulmuş, bunun akabinde mesleki 
Arapça 11. ve 12. sınıf ders kitapları, ortak Türk İslam kültürel mirasının öğretimi 
bakımından doküman inceleme yoluyla analize tabi tutulmuştur. Analiz sonucunda 



94 T D G A K

elde edilen veriler, değerlendirilerek yorumlanmıştır.  

2. BULGULAR

Bu başlık altında 11. ve 12. sınıf meslek dersi kitaplarında yaşam tarzına yön 
veren kültürel mirasla ilişkilendirilebilecek bulgulara yer verilmiştir. 

Kültürel bir değer olarak İslâm dini ile ilgili bulgular

Mesleki Arapça ders kitaplarında kültürel bir değer olarak din olgusu hakkında 
çeşitli bilgilerle karşılaşılmıştır. Söz konusu bilgilerde genel olarak İslam dininin top-
lumsal birliği sağlamadaki işlevselliği vurgulanmıştır. Kitaplarda bu bağlamda İslam 
dininin barış dini olduğuna, hükümlerinin evrenselliğine, din kardeşliğinin önemli bir 
manevi değer olduğuna dair bulgularla karşılaşılmış, daha önce birlik ve beraberlik 
içerisinde bulunan Müslümanların günümüzde dağılması eleştirilmiştir. Ders kitapla-
rında bu hususla ilgili öne çıkan ifadelere şu örnekler verilebilir:

 Alrhawı) (İslam tüm zaman ve mekâna uygundur)  الإسملا صالح لكل مزان كموان-
vd., 2024b).

مونيدح- كانوا  نأ  بعد  فتمقين  باتوا  الملسمون    (Müslümanlar önce birlik ve beraberlik 
halindeydiler, sonra dağıldılar (Alrhawı vd., 2024a). 

 (İslam birliği Müslümanlar için bir gaye oldu)  تسمأ الودحة الإسملاية اًملحً لملسملين-
(Alrhawı vd., 2024a).

Toplumsal yaşantılara yön veren ahlak esaslarıyla ilgili bulgular 

İslâm ahlakına yönelik olarak AİHL 11. sınıf mesleki Arapça kitabında bir 
üniteye yer ayrılmış, ayrıca AİHL 12.sınıf mesleki Arapça ders kitabı ve diğer üni-
telerde güzel ahlakı betimleyen birçok kavram ve örnek kullanılmıştır. Bu kavram-
lara الألاحق اللإسملاية (İslâmî ahlak), تهبيذ الألاخق (ahlakın güzelleşmesi), الدعوة إلى كمامر 
النبي ص ,(güzel ahlaka davet) الألاخق المحمودة ,(peygamberimizin ahlakı) لاخأق   الألاخق 
(güzel ahlaklar) ve الألاخق المذموةم (kötü ahlaklar) gibi örnekler verilebilir. Kitaplarda 
sabır, başkasını kendine tercih etmek (diğergamlık), Kur’ân okuma, Hz. Peygamber’i 
(s.a.v.) örnek alma, anne babaya iyilik ve fakirlere yardım etme güzel ahlaki davra-
nışlar arasında ele alınarak teşvik edilmiştir. Bunun yanı sıra gıybet, sıla-ı rahimi terk 
etme, kötü söz söyleme, sigara içme, başkasına zarar verme ve harama bakma gibi 
olumsuz tutum ve davranışlar yerilerek bunlardan uzak durulması yönünde telkin-
lerde bulunulmuştur. İslam kültürü ve ahlakının önde gelen erdemlerinden biri olan, 
güzel söz söyleme ve doğru söyleme temaları konuların detayına girilmeden gramer 



95T D G A K

konularını öğrencilerin daha iyi anlaması için, boşluk doldurma ve doğru Arapça 
cümleyi kurma etkinlikleri ile öğrenciye sunulmuş ve örneklerde güzel söz söyleme 
davranışının güzelliği ifade edilmiştir.  Ders kitaplarında bu hususla ilgili öne çıkan 
ifadelere şu örnekler verilebilir:

 (Ahlakın iyi oldukça insanlar sana saygı duyar)  تحيركم الناس ما دام لخقك كرميا.-
(Alrhawı vd., 2024a).

 (Alrhawı vd., 2024a) .(Şüphesiz iyi ahlak sevgiye sebep olur) نإ الألاخق سببٌٌ لحملبة.-

.Güzel söz, demir kapıları açar  (Alrhawı vd., 2024a)  الةملك الطليفية تفتح الأبواب الةيديدح.-

.(Alrhawı vd., 2024a) (Sabır nurdur)  الصبر ضياء.-

الحاكم عادلٌٌ ,(Müslümanlar  adaletlidir)  الملسمون عادلون.-  (Hakim adaletlidir) (Alr� 
hawı vd., 2024a).

 ,.Adam din kardeşine para (sadaka) veriyor (Alrhawı vd  يعيط الرجل خأاه مالاًً.-
2024b).

İlim öğrenme kültürüyle ilgili bulgular 

Kitaplarda İslam kültüründe ilim öğrenme, ilim adamı ve eğitim kurumlarının 
önemi; ayet, hadis ve farklı cümlelerle konunun detayına girilmeden salt cümleler 
halinde aktarılmıştır. Bu bağlamda ders kitaplarında ilim öğrenmenin faydası, cahil-
liğin kötülüğü, eğitimin din ilimleri ile sınırlı olmadığı, okul ve öğretmenlerle ilgili 
çeşitli bilgilere yer verilmiştir. Ders kitaplarında bu hususla ilgili öne çıkan ifadelere 
şu örnekler verilebilir:

.(Alrhawı vd., 2024a) [.İlim toplumları bina eder (şekillendirir)] العلم يبين الأمم.-

دنا بالعلوم.- ّ .(Alrhawı vd., 2024a) (.Okul bizi bilimle donatır) الردمسة وِّزت�

.(Alrhawı vd., 2024a) (.Öğretmenler öğrencileri severler) المعملون حمبوبون لبلاطل.-

Aile kültürüyle ilgili bulgular

Kitaplarda, aile kültürüyle ilgili olarak çocukların ebeveynlerine yardım et-
mesi, misafirleri güler yüzle karşılama ve onlara ikramda bulunmanın özendirildiği, 
annenin merhametliliği ve saygıya layık olduğuyla ilgili cümlelerle karşılaşılmıştır. 
Ders kitaplarında bu hususla ilgili öne çıkan ifadelere şu örnekler verilebilir:

 Alrhawı) .(Adam misafirlerini güler yüzle karşıladı)  استقبل الرجل ضيوهف مباًمستً.-
vd., 2024b).



96 T D G A K

 .İki çocuk babalarına yardım ediyor.” (Alrhawı vd., 2024a) سياعد الولدان بأامها.-

.Anne merhametlidir (Alrhawı vd., 2024a)  الأم حريةٌمٌ.-

Milli ve tarihi kültürel değerlerle ilgili bulgular

Mesleki Arapça ders kitaplarında Türk İslam kültüründe eve gelen misafirin 
kadın veya erkek olduğunu ayırt etmek amacıyla evin giriş kapısına erkeklerin kulla-
nımı için büyük tokmak, kadınların kullanımı için küçük tokmak koymalarını, misa-
firi karşılama ve ağırlamadaki ince düşünülmüş bir yöntem olarak aktarılmıştır. Türk 
milli ve tarihi değerlerinden Türk bayrağının şekilsel ve manevi yönlerden çok değerli 
olduğu Arapça cümleler ile ve Türk bayrağı görseliyle anlatılmıştır. Ayrıca Osmanlı 
devletinin tarihteki konumu ve Osmanlı sultanlarının devletine çok sadakatli oldukla-
rı, sahabenin ve Osmanlı ordularının din ve vatan için savaşma konusunda kahraman 
oldukları ele alınmıştır. Ders kitaplarında bu hususla ilgili öne çıkan ifadelere şu ör-
nekler verilebilir:

 [Resmi doğru cümlelerle anlat .(Küçük ve büyük kapı tokmağı olan)] عبر عن الصورة بجمل فميدة.-
(Alrhawı vd., 2024b).

 Peygamberimiz, Mekke’liler Müslüman) نشر الرسول ص. بين هأل ةكم بعد اسملاستهم الاطمئنان والاستقرار.-
olduktan sonra onlar arasında güven ve istikrarı yaydı). (Alrhawı vd., 2024b).

 الودلة العثمانية كأبر مإبراطوةير يف التايرخ. (Türk bayrağının özel anlamı vardır) العلم التريك له دلالة خاةص.-
(Osmanlı devleti tarihteki en büyük imparatordur) .للجهاد والستابق  التقمد  الحصاةب  نم   كان 
(Sahabeler cihat için öne atılır ve bir biri ile yarışırlardı).  (Alrhawı vd., 2024a).

SONUÇ

Türk tarihi, köklü bir geçmişe sahip ender bir özellik taşır. Tarih boyunca yüz-
yıllardır süregelen tecrübeler neticesinde teşekkül eden Türklerin maddi ve manevi 
kültür varlığı, korunması ve geliştirilmesi gereken bir miras niteliğindedir. Bu mira-
sın korunmasında en büyük rolün eğitim kurumlarında olduğu söylenebilir. Özellikle 
de din öğretiminin kültürel mirasın korunmasında ve geliştirilmesinde önemli katkıları 
olabilir. Çünkü kendisi de zamanla yaşam tarzını dönüştürerek kültürel bir unsur haline 
gelebilen dinin kültürün tüm alanlarına sirayet ederek kültürel değişimde lokomotif rolü 
oynama potansiyeli bulunur. Türk toplumu da İslam dinini benimsedikten sonra kültürel 
bir değişim göstererek Türk İslam medeniyetinin kurulmasını sağlamış ve yeni nesillere 
özgün bir kültürel miras bırakmıştır. Bu mirasın ismi ne olursa olsun bütün derslerde 
genel eğitimin kültürleme amacından ötürü ele alınması gerekmektedir.

Bu araştırmada AİHL meslek dersleri 11. ve 12. sınıf ders kitapları, Türk İslam kül-
türel mirasının öğretimi açısından incelenmiştir. Araştırma sonucunda Arapça metinlerde 



97T D G A K

ve gramer kurallarının öğretimi amaçlı etkinliklerde yer alan cümlelerde kültürel bir değer 
olarak İslam dini, toplumsal yaşantıya yön veren ahlak esasları, ilim öğrenme kültürü, aile 
kültürü ve milli/tarihi kültürel değerlerle ilgili çeşitli bulgularla karşılaşılmıştır.  

Kitaplarda İslam birliğinin vurgulanarak Müslümanların birlik ve beraberlik 
içerisinde hareket etmesi gerektiği mesajının verilmesi, farklı ülkelerde yaşasalar da 
din kardeşliğinin bir gereği olarak ortak paydada buluşmanın teşvik edilmesi açısın-
dan önemlidir. Nitekim manevi birlik ruhunu oluşturan din, Müslüman toplumlarda top-
lumsal birlik ve beraberliği sağlamada etkin rol oynayabilmektedir. Dinin sahip olduğu 
bu rol, toplumun duygu ve düşüncelerinde, kültüründe inancın dönüştürücü gücünün 
bulunduğunu ortaya koymaktadır. Meslek dersleri aracılığıyla din eğitiminde bu birlik 
ruhunun canlı tutulması, toplumun kenetlenmesine ve gerek bireysel gerek sosyal sorun-
ların çözümünde birlikte hareket ederek kalkınmasına katkı sağlayabilir. Ancak birlik 
ruhunun canlı tutulması açısından kitaplarda İslam birliğinin yanı sıra Türk birliğinin 
de ortak geleceğin inşası açısından ele alınması ve vurgulanması yerinde olurdu. Bu 
nedenle kitaplarda söz konusu hususta bir güncellemenin gerekli olduğu ifade edilebilir.

Kitaplarda ahlaki değerlerle olumsuz tutum ve davranışlara çeşitli metinlerde 
yer verilmesi toplumsal yaşantılarda görülen kişilerarası ilişkilerin geliştirilmesi açı-
sından önemlidir. Ancak ahlaki değerlerle ilgili kalıp cümlelere ek olarak düşünmeye 
ve hissetmeye yönlendiren etkinliklerin artırılması gerektiği söylenebilir. Bu anlamda 
kitaplarda karşılaşılan Türk kültüründe eve gelen misafirin kadın veya erkek olduğu-
nu ayırt etmek amacıyla evin giriş kapısına erkeklerin kullanımı için büyük tokmak, 
kadınların kullanımı için küçük tokmak konulması gibi unutulmaya yüz tutmuş ince-
liklerin daha çok ele alınması yararlı olabilir.

Kitaplarda İslam kültüründe ilim öğrenme, ilim adamı ve eğitim kurumlarının 
önemi; ayet, hadis ve farklı cümlelerle ele alınması Türk İslâm kültüründe öğrenme 
ve öğretmenin yeri hususunda farkındalık kazanılması açısından yarar sağlayabilir. 
Bu farkındalığın artması için ilim öğrenme uğruna rıhle seyahatlerine çıkan ve birçok 
zorlukla karşılaşan ecdadla ilgili müstakil bir metne yer verilmesi faydalı olabilir.

Kitaplarda karşılaşılan çocukların ebeveynlerine yardım etmesi, misafirleri güler 
yüzle karşılama ve onlara ikramda bulunmanın özendirilmesi, annenin merhametliliği ve 
saygıya layık olduğuyla ilgili cümleler aile kültürünün aktarılması açısından önemlidir. 
Bu hususta bilhassa medya gibi saiklerin etkisiyle günümüzde yozlaşmaya yüz tutan aile 
değerleriyle ilgili daha güçlü bir vurguyla müstakil metinlere yer verilmesi yararlı olabilir.



98 T D G A K

Kitaplarda İslam tarihi, Osmanlı tarihi ve bayrak gibi milli değerlerle ilgi-
li cümlelere yer verilmesi milli ve manevi değerlerle ilgili farkındalığın artırılması 
açısından önemlidir. Ancak ortak geleceğin inşası açısından İslamiyet öncesi Türk 
toplumlarının tarihine de değinilmesi, günümüzde Türklerin farklı ülkelerde yaşasa 
da birlik ve beraberlik içerisinde olunması gerektiğinin vurgulanması yararlı olabilir.    

KAYNAKÇA
Alrhawı, M., Alchalabı, H., & Alhourı. (2024a). El-Lugatu’l-’Arabiyye el-Miheniyye (Mesleki 

Arapça 11. Sınıf Ders Kitabı). MEB Yayınları.
Alrhawı, M., Alchalabı, H., & Alhourı. (2024b). El-Lugatu’l-’Arabiyye el-Miheniyye (Mesleki 

Arapça 12. Sınıf Ders Kitabı). MEB Yayınları.
Aytaçlı, B. (2012). Durum Çalışmasına Ayrıntılı Bir Bakış. Eğitim Bilimleri Dergisi, 3(1), 1-9.
Bilgin, B. (1981). Din Eğitiminin Genel Eğitimdeki Yeri. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakül-

tesi Dergisi, 24(1), 469-483.
Günay, Ü. (2003). XV. Yüzyıl Osmanlı Toplumunda Sosyo-Kültürel Yapı, Din ve Değişme. 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 14, 21-48.
Jary, D., & Jary, J. (1995). Dictionary of Sociology (2nd edition). Harper Collins Publishers.
Korukçu, A. (2012). “İmam Hatip Liseleri”. Din Eğitimi El Kitabı. Ed. Recai Doğan - Remziye 

Ege. 181-214. Grafiker Yayıncılık.
MEB. (2018b). Anadolu İmam Hatip Lisesi Meslek Dersleri Öğretim Programları. MEB Ya-

yınları.
MEB. (2017). Din Öğretimi Genel Müdürlüğü Anadolu İmam Hatip Liseleri ve İmam Hatip 

Ortaokulları Vizyon Belgesi. MEB Yayınları.
MEB. (2018a).  AİHL Haftalık Ders Çizelgesi. Ankara: MEB Yayınları. 2018. 
Selçuk, M. (1997). Din Öğretiminin Kuramsal Temelleri (Zihin Gelişimi Açısından Bir De-

neme). Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi, 4, 145-158.
Selçuk, M. (1999). Teorik ve Pratik Açmazlarıyla Kültürel Miras Öğretimini Sorgulayan Bir 

Deneme. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 39(2), 255-264. https://doi.
org/10.1501/Ilhfak_0000001341

Taylor, E. B. (1958). The Origins of Culture and Religion in Primitive Culture. Harper&Brothers.
Tezcan, M. (1997). Kültürel Antropoloji. Kültür Bakanlığı Yayınları.
Topçu, N. (2012). Türkiye’nin Maarif Davası (8. Baskı). Dergâh Yayınları.
Uzunaslan, Ş., & Çi ̇fci ,̇ E. G. (2019). Sosyal Hizmet Uygulamalarında Kültürel Yetkinliği 

Geliştirmenin Önemi. Toplum ve Sosyal Hizmet, 30(1), 213-230. https://doi.
org/10.33417/tsh.516917

Yiğit, Y. (2021). Din Öğretiminin Amaçları Bağlamında Kültürel Aidiyet ve Kültürel So-
rumluluk Bilinci. Tokat İlmiyat Dergisi, 9(1), Article 1. https://doi.org/10.51450/ilmi-
yat.863033



99T D G A K

HANEFÎ FIKIH GELENEĞINDE TÜRKISTAN NEREYE DÜŞER: 
MÂVERÂÜNNEHIR HANEFÎ EKOLÜ KRITIĞI

İbrahim TÜRK*

Özet

Bu çalışma Hanefi mezhebi içerisinde özel bir yere sahip olan Mâverâünnehir ekolü-
nün gelişim süreçlerini ele alarak bazı somut örnekler üzerinden Irak ve Mâverâünnehir Hanefî-
liklerinin yorumlama ve fıkhi yaklaşım farklarını ortaya koymayı hedeflemektedir. İslam ilim 
geleneğinde fıkhın gösterdiği gelişimi yansıtması açısından rey ekolü olarak da nitelendirilen 
Hanefi fıkhı, oldukça önemli bir tablo mesabesindedir. Nitekim Arap, Bizans ve Sâsânî gibi 
farklı kültürlerin bulunduğu bir ortamda şekillenen Kûfe, İslam’ın beşiği mesabesinde ve fakat 
sade ve sakin bir hayatın hâkim olduğu Hicâz bölgesine nazaran fıkhi metodoloji açısından bazı 
teknik yaklaşım farklılıkları barındırmaktadır. Abbâsîler döneminde Irak’ta ortaya çıkan mihne 
süreçleri sebebiyle çeşitli baskılara maruz kalan fukâhanın fıkhi mirası Türkistan bölgesine 
kaymış ve burada ilgili mezhebin yorum tekniğinde bazı nüans farkları oluşmuştur. Nitekim 
mezkûr bölgede fukahâ, Irak’taki gibi bir durumla karşılaşmamış ve bu sebeple de ciddi bir 
gelişim sahası bulabilmiştir. Türkistan coğrafyası hem ilme imkân sunan yapısı hem de Hanefî 
mezhebinin toplum nezdinde mâkes bulması açısından Hanefî mezhebi için mümbit bir gelişme 
ortamı oluşturmuştur. Tüm bu olumlu gelişmelerin paralelinde bölgenin kültürel zenginliği ve 
demografik farklılığı Hanefî mezhebi içerisinde yeni bir rengin oluşup gelişim göstermesine 
kadar uzanmıştır. Çalışmamızda bazı fıkhi örnekler eşliğinde ilgili farklılıklara işaret edilerek 
mezkûr gelişime işaret edilmeye çalışılacaktır.

Anahtar Kelimeler: İslam Hukuku, Fıkıh, Hanefîlik, Irak, Mâverâünnehir, Türkistan.

* Dr. Öğretim Üyesi, Kırıkkale Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi Temel İslam Bilimleri İslam Hukuku 
Anabilim Dalı https://orcid.org/0000-0001-5975-7823 



100 T D G A K

Where Does Turkistan Fall in the Hanafi Fiqh Tradition: A Critique of 
the Hanafi School of Māverānaynehir

Abstract

This study aims to reveal the differences in the interpretation and jurisprudential ap-
proach of Iraqi and Māverānehir Hanafīs through some concrete examples by addressing the 
development processes of the school of Māverānehir, which has a special place in the Hanafi 
madhhab. In terms of reflecting the development of jurisprudence in the Islamic scientific tradi-
tion, Hanafi jurisprudence, which is also characterized as the school of rey, is a very important 
picture. As a matter of fact, Kufa, which was shaped in an environment of different cultures 
such as Arab, Byzantine and Sasanian, is the cradle of Islam, but it has many technical differen-
ces in terms of jurisprudential methodology compared to the Hijaz region, where a simple and 
calm life prevails. However, the jurisprudential heritage of the fuqaha, who were subjected to 
various pressures due to the Mahna processes that emerged in Iraq during the Abbasid period, 
shifted to the Turkestan region, where some nuance differences emerged in the interpretation 
technique of the related madhhab. As a matter of fact, in the aforementioned region, the faqaha 
did not face the same situation and thus found a serious development field. The geography of 
Turkestan has created a favorable development environment for the Hanafi madhhab, both in 
terms of its structure that provides opportunities for science and in terms of the Hanafi madh-
hab’s finding a foothold in society. In parallel with all these positive developments, the cultural 
richness and demographic diversity of the region led to the formation and development of a new 
color within the Hanafi sect. In our study, we will try to point out the aforementioned develop-
ment by pointing out the relevant differences with some jurisprudential examples.

Keywords: Islamic Law, Fiqh, Hanafism, Iraq, Māverānehir, Turkistan.



101T D G A K

Giriş

Abdullah b. Mes’ûd kanalıyla Hz. Peygambere ulaşan ve Ebû Hanîfe’nin siste-
matik hale getirip İslam dünyasına kazandırdığı Irak merkezli Rey ekolü, İslam hukuk 
tarihinde önemli bir kilometre taşı olarak karşımızda durmaktadır. Nasların ilkesel bir 
yaklaşımla okunup anlaşılması (icabında bu ilkeselliğe uygun düşmeyen hadislerin 
musarrât hadisindeki gibi amele medâr olarak görülmemesi) esası üzerine kurulan ve 
bir anlamda küllî/tümel kıyas(Şimşek, 2019, s. 43) düşüncesi etrafında şekillenen Ha-
nefî mezhebi, ilk başlarda hevâya göre hüküm vermek gibi ciddi ithamlarla karşılaşsa 
da sonraları maksadı ve derin boyutlu bakışı anlaşılmış, öyle ki resmi devlet mezhebi 
olacak düzeyde yaygınlık kazanmıştır.

Kûfe-Bağdat merkezli bir orijine sahip olan Hanefî mezhebi henüz kurucu 
imamı hayattayken İslam coğrafyasına yayılmaya başlamıştır. Ne var ki kuruluş döne-
minde Irak’ta Mûtezîle’nin de ortaya çıkması, bölgedeki bazı Hanefî alimlerin düşün-
cesine etki etmiş; Abbâsi halifelerinden bir kısmının i‘tizâlî fikirlerden etkilenip ehl-i 
sünnet fakihlerine ve ehl-i hadise baskılar uygulaması (Mihne)(Mihne olaylarının 
başladığı Me’mûn döneminde bu eylemlerin yalnızca dini bir düşünce farkı sebebiyle 
olmayıp, siyasi anlamda Ali evladının hilafet iddiasının önüne geçmek gibi bir saikle 
yapıldığı da ifade edilmektedir. Detaylı bilgi için bk. Yücesoy, 2005, s. 27) ise mez-
hep alimlerinin hicretine dolayısıyla da Hanefî düşüncenin farklı coğrafyalara taşın-
masına sebebiyet vermiştir. Bu süreçte Türkistan’da hâkim olan Sâmânîler’in bilim 
olan kucaklayıcı tavrı hem bölgeyi ilmi bir merkez kılmış hem de Hanefî mezhebinin 
desteklenmesi sebebiyle mezhep yaygınlık kazanıp tarihe mal olan kıymetli eserlerini 
burada vermiştir.(Aydınlı, 2024, ss. 339-340; Hoyladı, 2022, ss. 212-213) Nitekim bu 
destekleme, bölgede Sâmânîler’in ardından kurulan Karahanlılar devrinde de devam 
etmiş, öyle ki mezhep, ilmi üretim açısından tarihsel süreç içerisindeki en verimli 
çağını bu dönemde yaşamıştır.(Aııtmamat, 2018, s. 125)

Hz. Ömer’in (öl. 23/644) hilafeti esnasında fetih hareketleri Türkistan yolunu 
açarak bölgenin fethine başlanmış, Sasânîlerle yapılan ikinci mücadelede çok fazla 
kayıp verildiği için Hz. Ömer Ahnef b. Kays’a nehrin (Mâverâünnehir) öte tarafına 
geçmeme emri vermişti.(Ṭaberî, 1387/1967, s. 4/168) Hz. Muâviye döneminde Basra 
valiliğine getirilen Ziyâd b. Ebîh ise sahâbeden Hakem b. Amr el-Gıfârî’yi 45/665 
yılında Horasan’a bölge valisi olarak tayin etti. Bu görevlendirmeyle orada ilk kez na-
maz kıldıran Hakem b. Amr olmuştur. Bundan sonra çeşitli valiler atanmış ve seferler 
artarak devam etmiştir.



102 T D G A K

Türkistan bölgesi Hanefîliği denilince akla Aral Gölünden çıkan Amuderyâ 
(Ceyhun) ve Sirideryâ (Seyhun) nehirleri arasında kalan Mâverâünnehir (Çay Ardı/
Nehrin Ötesi) bölgesi gelmektedir. Amuderyâ: Tacikistan, Afganistan, Türkmenistan 
ve Özbekistan’dan; Sirideryâ ise Kazakistan ve Özbekistan’dan geçer. Bu mümbit du-
rumu sebebiyle Özbekistan, her iki nehri de içinde barındırması sebebiyle bir cazibe 
merkezi olmuş, buna paralel olarak da İslam tarihinin Semerkant ve Buhâra gibi en 
önemli iki ilim merkezi burada yeşermiştir. Nitekim Özbekistan özelinde Amuderyâ 
Buhâra ve Hîve’den; Siriderya ise Fergana Vadisi’nden geçmektedir. Bu iki nehrin 
Özbekistan topraklarını bereketli kılması ve yukarıda da zikrettiğimiz üzere Sâmâ-
noğulları’nın ilim adamlarına olan anlayışlı tavrı sebebiyle bölge özellikle zikredilen 
dönemlerde çok büyük bir ilim havzası konumuna yükselmiş ve bir anlamda Mâ-
verâünnehir ekolünün tesisi başlamıştır. Ancak, ifade ettiğimiz üzere mezkûr bölge 
(Mâverâünnehir) Türkistan’ın tamamını kapsamamakta, coğrafi sınırları açısından 
ihtilaflar olsa da genellikle Mâverâünnehir kavramıyla zikredilen sınırlar içerisinde 
kalan bölge kast edilmektedir.

Irak merkezli Hanefî düşüncenin Mâverâünnehir bölgesine taşınmasının 
ardından mezhep odaklı telif, tedris faaliyetleri ve idari görevler başlamıştır. Burada 
akıllara Irak ve Türkistan Hanefîliklerinin arasındaki farkların boyutu gelmektedir 
ki bu ayırım bilhassa Mâverâünnehir meşâyıhının eserlerinde dikkatlerden kaçma-
maktadır.(Seraḫsî, 1421/2000, s. 8/133) Bu anlamda söz konusu farklılığın köklü bir 
ayrışma mı yoksa bir renklilik mi olduğu dikkat çeken bir diğer yöndür.

1. Hanefî Mezhebinin Türkistan’a İntikâli

Hanefi mezhebinin Irak’tan çıkıp dünya çapında yaygınlık kazanması henüz 
daha mezhep imamı Ebû Hanîfe’nin hayattayken başlamıştır. Bu duruma örnek ola-
rak zikredilebilecek isimlerden birisi olan Abdullah b. Ferruh Kayrevân’dan (Tunus) 
gelip Ebu Hanife’den beş yıl civarında ders alan ve mezhebi Kuzey Afrika’ya taşıyan 
isim olarak zikredilebilir.(Köten, 1999, s. 493) Mezhebin yayılması esnasında tabii 
olarak bölgesel gelenek ve an’aneye dayalı yorum farklılıklarının ortaya çıkması söz 
konusu olmuştur. Hanefî mezhebinin, merkezi Irak’tan Türkistan’a olan geçiş süre-
cinde ekolün taşınmasına gerekçe olabilecek farklı sebeplerin varlığı da dikkat çek-
mektedir. Bu sebeplerin en önemlilerinden birisi ise o dönem İslam dünyasını ciddi 
şekilde meşgul eden ve iç kargaşalara yol açan mihne olaylarıdır.

Burada mezhebin Irak’tan Mâverâünnehir bölgesine intikal sürecinde önemli 
rol oynayan bazı isimlerden söz edilmesi de gerekmektedir. Bunların başında Belh’in 



103T D G A K

Cûzcân bölgesinden olan ve İmam Muhammed eş-Şeybânî’nin (öl. 189/805) öğrenci-
liğini yapan Ebû Süleyman el-Cûzcânî (öl. 200/816?) gelmektedir. Bu noktada Şey-
bânî’nin el-Asl’ının günümüze ulaşan en güvenilir nüshasının Cûzcânî rivayeti oldu-
ğunun da altını çizmek gerekmektedir.(Şener, 1993, s. 98) Yine bir diğer öncü isim de 
Şeybânî’nin diğer bir öğrencisi olan Ebû Hafs el-Kebîr (öl. 217/832)’dir. Mezhebin 
zâhirü’r-rivâye olarak isimlendirilen altı önemli eserinden el-Asl, el-Câmiʿu’l-kebîr, el-
Câmiʿu’s-sağîr  ve  ez-Ziyâdât adlı dördü, Buhârâ’ya onun rivayeti ile ulaşmış ve bu 
sayede bölgenin ilim mahfillerinde tedavüle girmiştir.(Bedir, 2020, s. 365) Bunların 
yanı sıra Muhammed b. Semâa el-Kûfî (öl. 233/848), Ebû Bekir el-Cûzcânî (öl. III./IX. 
yüzyıl), Ebû Hafs el-Kebîr’in oğlu Ebû Hafs es-Sağîr (öl. 264 /879) ve Ebû Muhammed 
es-Sebezmûnî (öl. 340/952) de burada zikredilmesi gereken öncü alimler arasındadır.

Yine mezhebin Mâverâünnehir’de tedavül edip yaygınlık kazanması ve bir 
anlamda istikrar bulup zirveye ulaşmasında etkili olan sonraki kuşak (Karahanlı-
lar dönemi) alimlerinden de söz edilmesi gerekmektedir. Bu cümleden olarak Tür-
kistan Hanefî ekolünün önemli simalarının başında kuşkusuz Ebû Zeyd ed-Debûsî 
(öl. 430/1039) gelmektedir. O, kendisinden önce yaşamış olan el-Mâturîdî’nin usu-
le dair kaleme aldığı Meâhizü’ş-şerâî fî usûli’l-fıkh(Her ne kadar ilgili eser bugün 
elimize ulaşmış olmasa da Alâüddîn es-Semerkandî Mâturîdî’nin mezkûr eseri hak-
kında Mîzânü’l-usûl adlı eserinde bilgiler vermekte ve Mâturîdî fıkıh düşüncesinin 
Irak Hanefîliğinden hangi noktalarda ayrıldığının altını çizmektedir. Detaylı bilgi 
için bk. es-Semerkandî, 1984, s. 3) adlı eserinin günümüze ulaşmamasından dolayı 
Mâverâünnehir’de Hanefî usulüne ilişkin sistematik ilk eseri kaleme alan kişi olarak 
kabul edilir. Debûsî’nin haricinde bölgenin önde gelen diğer isimleri ise Ebû’l-Usr 
el-Pezdevî (öl. 482/1089) ile Şemsü’l-Eimme es-Serahsî (öl. 483/1090?)’dir. Nitekim 
bu üç ismin şöhreti bölgeyi aşarak mezhebin usulü konusunda otorite kabul edilecek 
duruma gelmiş; öyle ki sonraki dönemlerde kendilerinden meşâyıh-ı selâse şeklinde 
bahsedilmiştir.(Özen, 2003, s. 159) Yine bölgenin ve mezhebin önemli isimlerinden 
bir diğeri de el-Halvânî (öl. 452/1060)’dir. Nitekim Halvânî, mezhep içerisinde mü-
tekaddimûn ve müteahhirûn arasındaki ayrıcı çizgide yer almaktadır. Buhârâlı olan 
Halvânî gerek kendi döneminde yöre Hanefîlerinin başı kabul edilmesi gerekse Se-
rahsî, Pezdevî kardeşler ve daha pek çok ön plandaki alimin hocası olması nedeniyle 
hem Türkistan Hanefî geleneği açısından hem de mezhep açısından oldukça önemli 
bir konumda durmaktadır.(Aııtmamat, 2018, ss. 131-132) İbn Kemalpaşa meşhur ta-
bâkâtü’l-fukahâ adlı kategorik tasnifinde her üç alimi de meselede müçtehit derece-
sinde zikretmektedir.(İbn Kemal Paşa, 2020, s. 62; Şahin, 1997, s. 383) Bunların yanı 



104 T D G A K

sıra Alâüddîn es-Semerkandî (öl. 539/1144), Kâsânî (öl. 587/1191), Merğînânî (öl. 
593/1197), Abdülazîz el-Buhârî (öl. 730/1330) de bölgenin yetiştirdiği mezhepte söz 
sahibi önder fakih ve usulcülerden bazılarıdır.

2. Irak-Mâverâünnehir Farkları

Klasik eserlerde Irak ve Mâverâünnehir bölgesi fakihlerinin fıkhın usül ve furû 
sahalarında farklı görüşler beyan ettiği gözlemlenmektedir. Usul konusundaki ihtilaf-
ların temelinde genellikle ilke ve kabullerin farklı olması yatmakta; furû fıkha ilişkin 
farklılaşmalarda ise daha ziyade bölgesel farklılığın verdiği kültürel etki ön plana 
çıkmaktadır. Biz burada çalışmanın hacmini de göz önüne alarak usul ve furûya iliş-
kin birer örnek vermekle iktifa edeceğiz.

2.1. Kitabın Tarifi

İslam hukukunda birincil hüküm kaynağı Kur’an, usul terimiyle kitaptır. Bu 
nedenle İslam hukuk usulünde kitap kavramı tanımlanması gereken önemli bir kav-
ram olarak var olmuştur. Nitekim ilgili kavramın kapsamına nelerin gireceği önem 
arz etmekte, şâz kıraatlerin Kur’an’dan sayılıp sayılmaması, kitabın nazmının ve 
mefhumunun durumları vb. konuların izah edilmesi gerekmektedir. Ne var ki Irak 
Hanefî usulcülerinden Cessâs’ın ilginç bir şekilde el-Fusûl fi’l-usûl adlı eserinde ki-
tabın tanımına ilişkin bir bahis açmadığı dikkatlerden kaçmamaktadır. Buna karşın 
Mâverâünnehir alimlerinden Pezdevî Kenzu’l-vusûl isimli eserinin henüz başında 
kitabı şu sözlerle tarif etmektedir: “Kitaba gelince: o, Allah rasulüne indirilen, -ken-
dinden önceki- mushaflarda yazılı bulunan (bahsedilen) ve Hz. Peygamber’den şüphe 
barındırmayacak şekilde mütevatiren nakledilendir.”(Pezdevî, 2016, s. 95)

Pezdevî ilgili tanımda Kelâmullahın nazm-mana bütünselliğini ön plana çıkar-
makta, kelam ilminin önemli konularından birisi olan Allah’ın konuşma/kelam sıfa-
tına ilişkin klasik ehl-i sünnet yaklaşımı olan kelâm-ı nefsî / kelâm-ı lafzî ayrımına 
vurgu yapmaktadır. Buna göre Pezdevî Allah’ın kelam sıfatının zatıyla kaim olduğunu 
ve dolayısıyla nefsî kategoride değerlendirilmesi gerektiğini; kitabın ise ses ve harfler 
sebebiyle mahluk olduğunu ve bunun da lafzî kategoride değerlendirilmesi gerektiği-
ni dile getirmiştir ki Ehl-i Sünnetin genel kabulü de bu yöndedir.(Gölcük & Toprak, 
2001, s. 243) Bu cümleden olarak Ehl-i sünnet alimlerinin bu kategorik ayrımı مالكلا 
.ifadesiyle formüle ettikleri söylenebilir ئراقلا وتص وتصلاو يرابلا مالك

Kanaatimizce Cessâs’ın eserinde bu tanıma yer vermemesi dönemin kon-
jonktüründen kaynaklı olabilir. Nitekim Mâverâünnehir’in aksine Irak, Mutezîlî 



105T D G A K

düşüncenin yaygın olduğu bir yerdir ve halku’l-Kur’ân konusu çok su götürebilecek 
bir mahiyete sahiptir ki o, böylesi netameli bir konuya eserinde mahal vermek isteme-
miş olabilir. Ne var ki bu durum doğrudan onun Mutezîlî meşrep olduğu anlamına da 
gelmemelidir. Zira Irak Hanefîlerinden herhangi birisinin açıkça mutezili olduğunu 
beyan ettiği görülmemektedir. Pezdevî ise bölgenin verdiği ilmi rahatlık ortamı ve 
Mâturîdî geleneğe mensup olması hasebiyle eserinde bu tanıma yer vermiştir. 

Bu ayrımın fıkhi bir yansıması olarak Cessâs’ın fiili sıfatlarla yapılan yemi-
ni kabul etmediği görülmektedir. Bu anlamda onun bu yaklaşımı Mutezîlî alimler 
gibi teaddüd-i kudemâ endişesiyle kelâm-ı nefsîyi ve bu sıfatın kadîm olma özelliğini 
kabul etmediğine hamledilebilir. Nitekim Mâverâünnehir fukahasından Serahsî’nin 
el-Mebsût adlı eserinde Cessâs’ı bu sebeple eleştirdiği de dikkatlerden kaçmamakta-
dır.(Seraḫsî, 1421/2000, s. 8/133) Tüm bunların yanı sıra Cessâs da dahil olmak üzere 
Irak meşâyihinin tamamı Ebû Hanîfe’nin Kur’an okumayı bilmeyen yeni Müslüman 
olmuş kişinin, ezberleyinceye kadar mealle Kur’an okuyabileceği görüşünü kabul 
ederek mananın birincil husus olduğu görüşüne katılmakta ve böylelikle de Mutezî-
lenden farklı bir tavır sergilemektedir.

2.2. Namazla Mükellef Olma Açısından Vakit

İslam’da dört temel ibadetin üçü (Namaz, oruç, hac) için belli vakitler tahsis 
edilmiştir. Bu ibadetlerin başında yer alan namaz için Kur’an’da “…namaz, mümin-
ler üzerine vakitleri belli olarak yazılmış bir ödevdir.”(Kur’ân-ı Kerîm Meali, 2007, 
s. en-Nisâ 4/103) buyurulmaktadır. Bu sebepledir ki fıkıh eserlerinin namazla ilgili 
bölümlerinde vaktin tayini konusuna geniş yer verilmektedir. Fıkıh usulü eserlerinde 
vad’î hükümler kategorisinin sebep kısmında namazın vücubiyeti için vaktin sebep 
oluşundan söz edilmektedir.

Hanefîler, kişinin namazla mükellef olabilmesi için, namaz vaktinin hal-i ha-
yatında hangi anına denk gelmesi gerektiği hususunda ihtilaf etmişlerdir. Diğer bir 
ifadeyle namaz vaktinin tam olarak hangi kısmı kişinin o namazla mükellef olmasını 
sağlayacağı konusunda farklı görüş beyan etmektedirler. Bu cümleden olarak Irak 
meşâyıhı vücup sebebi olarak ilgili namaz vaktinin son bölümünün vacip kılan kısım 
olduğunu ifade etmektedir. Bu sebeple namazı, vaktin ilk başında kılmayıp ilgili vakit 
çıkmadan ölen kimsenin söz konusu vaktin namazından mesul olmayacağını ifade 
etmişlerdir.(Akıncı, 2023, s. 191)

Türkistan Hanefîlerinden Debûsî, Serahsî ve Alâüddîn es-Semerkandî ise na-



106 T D G A K

mazın vücubiyet sebebinin vaktin ilk girdiği an olduğunu fakat namazın müvessâ‘ bir 
vacip olması hasebiyle vakti içinde tehir edilebileceğini ifade etmektedir. Yine bölge-
nin önemli Hanefî fakihlerinden biri olan Merğînânî de vücubiyyetin vakit içerisinde 
iftitah tekbiri alacak kadar bir süre kalıncaya değin tehir edip son olarak da o vakitte 
vücubiyetin gerçekleşeceğini ifade etmektedir.

Sonuç

Hanefî mezhebinin Irak merkezli olarak ortaya çıkışı ve zamanla Mâverâün-
nehir bölgesine taşınması, İslam hukukunun tarihsel gelişiminde önemli bir dönüm 
noktası olmuştur. Bu süreçte, Hanefî ekolü hem bölgesel farklılıklar hem de siyasal ve 
toplumsal koşullar nedeniyle çeşitli değişimlere uğramış, ancak özünde nasları ilkesel 
bir yaklaşımla ele alma yöntemini korumuştur. Mezhebin Türkistan’a yayılması, özel-
likle Mihne olaylarının sebep olduğu baskılar ve Türkistan bölgesel yönetimlerinin 
ilme verdiği destekle hız kazanmıştır. Bu durum, Hanefî düşüncenin farklı coğrafya-
larda güçlenmesine ve özellikle Sâmânîler ile Karahanlılar döneminde Mâverâünne-
hir’de derinleşmesine olanak sağlamıştır. Söz konusu dönemde birçok önemli Hanefî 
âlimi yetişmiş, fıkıh usulü alanında kıymetli eserler telif edilmiştir. Bu bağlamda, 
Ebû Zeyd ed-Debûsî, Pezdevî, Serahsî ve Halvânî gibi âlimler, mezhebin gelişiminde 
önemli roller üstlenmişlerdir.

Irak ve Mâverâünnehir Hanefîlikleri arasındaki farklılıklar, özellikle usûl ve 
furû noktasında kendini göstermiştir. Bu farklılıklar, temel ilkesel yaklaşımlar, bölge-
sel sosyal ve kültürel etkenler ile bağlantılı olarak şekillenmiştir. Sonuç itibariyle, Ha-
nefî mezhebinin Mâverâünnehir bölgesine taşınması, İslam hukukunun bölgesel bir 
karakter kazanmasına yol açmış, mezhebin iç dinamiklerinde çeşitliliğe ve zenginliğe 
neden olmuştur. Bu farklılıklar, köklü bir ayrışmadan ziyade, mezhebin tarihsel ve 
coğrafi şartlara uygun şekilde gelişim gösterdiğini ortaya koymaktadır.

Kaynakça
Aııtmamat, K. (2018). Karahanlılar Devrinde Yetişmiş Orta Asya Fukahası ve Onların İdare-

deki Yeri. Mîzânü’l-Hak İslami İlimler Dergisi, 6, 125-138.
Akıncı, H. (2023). Hanefîlikte Bağdat Mâverâünnehir Mukayesesi [Doktora]. Necmettin Er-

bakan Üniversitesi.
Aydınlı, O. (2024). Semerkant Tarihi Fethinden Sâmânîlerin Yıkılışına Kadar (93-389/711-

999) (3. bs). İsam Yayınları.
Bedir, M. (2020). Ebû Hafs el-Kebîr. İçinde Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi: C. 

EK-1 (2. bs, ss. 364-366). TDV Yayınları.



107T D G A K

es-Semerkandî, E. B. A. M. b. A. b. E. A. (with Abdullah, M. Z.). (1984). Mîzânü’l-uṣûl fî 
netâʾici’l-ʿ uḳūl (1. bs, Vol. 1-1).

Gölcük, Ş., & Toprak, S. (2001). Kelam Tarih-Ekoller-Problemler (5. bs). Tekin Yayınları.
Hoyladı, A. (2022). Hanefî Mezhebinin Teşekkül Süreci (1. bs). İFAV Yayınları.
İbn Kemal Paşa, Ş. A. b. S. (with Ebu’ı-Hâc, S. M.). (2020). Tabakâtü’l-fukahâ. Merkezu 

Envâri’l-ulemâ li’d-dirâsât.
Köten, A. (1999). İbn Ferrûh. İçinde Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (C. 19, ss. 

493-494). TDV Yayınları.
Kur’ân-ı Kerîm ve Açıklamalı Meâli (H. Karaman, A. Özek, İ. K. Dönmez, M. Çağrıcı, S. 

Gümüş, & A. Turgut, Çev.; 27. baskı). (2007). Türkiye Diyanet Vakfı.
Özen, Ş. (2003). Mâtürîdî (Fıkıh ve Fıkıh Usulündeki Yeri). İçinde Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi (C. 28, ss. 159-165). TDV Yayınları.
Pezdevî, E.-H. E.-U. F.-İ. A. b. M. b. el-H. b. A. (with Bekdâş, S.). (2016). Kenzu’l-vusûl ilâ 

ma’rifeti’l-usûl (2. bs). Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye.
Seraḫsî, M. b. A. b. E. S. Ş.-ʾEimme es-. (1421/2000). El-Mebsûṭ (Vols. 1-30). Dâru’l-Fikr 

li’t-Ṭabâʿati ve’n-Neşri ve’t-Tevzî iʿ.
Şahin, K. (1997). Halvânî. İçinde Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (C. 15, s. 383). 

TDV Yayınları.
Şener, A. (1993). Cûzcânî, Ebû Süleyman. İçinde Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(C. 8, s. 98). TDV Yayınları.
Şimşek, M. (2019). İmam Ebû Hânîfe ve Hanefîlik. Hacıveyiszade Yayınları.
Ṭaberî, E. C. M. b. C. b. Y. el-Âmilî eṭ-. (1387/1967). Târîḫu’r-Rusul ve’l-Mulûk ve Ṣılatu 

Târîḫ eṭ-Ṭaberî (Vols. 1-11). Dâru’t-Turâs ̱ .
Yücesoy, H. (2005). Mihne. İçinde Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (C. 30, ss. 26-

28). TDV Yayınları.



108 T D G A K



109T D G A K

ARAP SEYYAHLARIN GÖZLEMLERI IŞIĞINDA TÜRK 
MITOLOJISINDE TANRI TASAVVURU

Hacer ARSLAN*

Özet

Tanrı tasavvuru, tarih boyunca milletlerin kültürel ve dini anlayışını şekillendiren ve 
yansıtan temel bir unsur olmuştur. İnsanlar, yaratılış, evrenin düzeni ve işleyişi, ölüm ve son-
rası hakkındaki sorularına yanıt ararken çeşitli tanrı anlayışları geliştirmişlerdir. Bu anlayışlar, 
toplumların dünya algısını, doğa ile olan ilişkisini ve manevi değerlerini resmeden izler bı-
rakmış ve önemli bilgiler sunmuştur. Türk mitolojisi de tarihsel süreç boyunca politeizmden 
antropomorfizme, tengrizmden monoteizme uzanan geniş bir inanç yelpazesinde tanrı figürleri 
ortaya koymuştur. Bu figürler, yalnızca birer inanç unsuru olmakla kalmamış aynı zamanda 
Türk halkının kültürel kimliğinin ve yaşam biçiminin özünü oluşturmuştur. Türklerin İslamiyet 
öncesi ve sonrası dönemdeki tanrı anlayışlarını incelemek, bu inançların Arapça seyahatname-
lerde nasıl ele alındığını değerlendirmek, iki farklı kültür arasındaki dini ve mitolojik etkileşimi 
anlamak açısından büyük önem taşımaktadır. Bu çalışma, Arap seyyahlarının gözlemleri ışığın-
da Türk mitolojisindeki tanrı tasavvurlarını tarihsel ve antropolojik bir perspektifle ele almayı 
amaçlamaktadır. Bu bağlamda Türklerin yaşam alanlarına seyahat ederek onlarla vakit geçiren 
İbn Fadlân, Mes‘ûdî, Ebû Dülef ve İbnu’l-Fakih gibi önemli Arap seyyahların eserleri incele-
necektir. Tanrı anlayışları, inançla ilişkili ritüel ve ibadetlerin yanı sıra doğa olaylarına atfedilen 
inançsal çıkarımlarla birlikte değerlendirilecek ve açıklanacaktır. Doğa olaylarının ritüel ve 
dua pratikleriyle nasıl anlamlandırıldığı ele alınarak Türklerin doğa ile olan manevi ilişkisi 
incelenecektir. Ayrıca Arap yazarlar tarafından kimi zaman alışılmadık ve gizemli, kimi zaman 
ise “öteki” bir toplumun inançları olarak sunulan tanrı tasavvurlarının nasıl yorumlandığı ve 
bu yorumların Türk kaynakları ve değerlendirmeleri ile ne ölçüde örtüştüğü analiz edilecektir. 
Bu çalışma, Türk mitolojisinde Tanrı kavramının Arap kaynaklarındaki yansımalarını, her iki 
kültür arasındaki mitolojik bağları ve etkileşimleri incelemeyi hedeflemekte; gelecekteki araş-
tırmalarla bu bağlantıların daha ayrıntılı bir şekilde ele alınması ve iki kültürün ortak mirasının 
ortaya çıkarılması yönünde öneriler sunmaktadır.

Anahtar Kelimeler: Arap Dili ve Belâgatı, Arap Seyahatnameleri, Türk Mitolojisi, 
Tanrı Tasavvuru, Dini İnançlar ve Ritüeller, Mitolojik Bağlantı ve Etkileşimler

* Arş. Gör. Hacer ARSLAN, Kilis 7 Aralık Üniversitesi, Türkiye, hacer.arslan@kilis.edu.tr, ORCID/ 0009-
0000-1747-9693 / Research Assistant Hacer ARSLAN, Kilis 7 Aralık University, Turkey, hacer.arslan@
kilis.edu.tr, ORCID/0009-0000-1747-9693



110 T D G A K

The Concept of God in Turkish Mythology in Light of Observations by 
Arab Travelers

Abstract

The concept of God has been a fundamental element shaping and reflecting the cul-
tural and religious understanding of nations throughout history. In their search for answers to 
questions about creation, the order and functioning of the universe, death, and the afterlife, 
humans have developed various perceptions of divinity. These perceptions have left traces that 
depict societies’ worldview, their relationship with nature, and their spiritual values, providing 
significant insights. Turkish mythology, through its historical evolution, has presented divine 
figures spanning a broad spectrum of beliefs, ranging from polytheism to anthropomorphism 
and from Tengriism to monotheism. These figures not only served as elements of faith but also 
constituted the essence of the Turkish people’s cultural identity and way of life. Examining the 
pre-Islamic and post-Islamic understandings of God among Turks and evaluating how these 
beliefs were represented in Arabic travelogues is essential to understanding the religious and 
mythological interactions between two distinct cultures. This study aims to analyze the per-
ceptions of divinity in Turkish mythology from a historical and anthropological perspective, 
drawing upon the observations of Arab travelers. In this context, the works of notable Arab tra-
velers such as Ibn Fadlan, Mas‘udi, Abu Dulaf, and Ibn al-Faqih, who visited the living spaces 
of Turks and spent time with them, will be examined. The perceptions of God will be evaluated 
alongside rituals and worship practices related to faith as well as spiritual interpretations attri-
buted to natural phenomena. By addressing how natural events were imbued with meaning th-
rough rituals and prayer practices, this study will investigate the spiritual relationship between 
Turks and nature. Furthermore, the study will analyze how the concept of God was portrayed 
by Arab writers, sometimes as unusual and mysterious, and at other times as the beliefs of an 
“othered” society, and how these portrayals align with Turkish sources and evaluations. This re-
search aims to explore the reflections of the concept of God in Turkish mythology within Arabic 
sources, examining the mythological connections and interactions between the two cultures. It 
also provides recommendations for future studies to delve deeper into these connections and to 
uncover the shared heritage of these cultures.

Keywords: Arabic Language and Rhetoric, Arabic Travelogues, Turkish Mythology, 
Concept of God, Religious Beliefs and Rituals, Mythological Connection and Interaction



111T D G A K

GİRİŞ 

Tarih boyunca toplumlar evreni anlamlandırma çabasıyla kendilerine özgü 
inanç sistemleri ve mitolojiler geliştirmişlerdir. Mitolojik unsurlar dini algıları etkile-
mekle sınırlı kalmamış, toplulukların kültürel benliklerini ve dünyayı algılayış biçim-
lerini de şekillendirmiştir. Türk mitolojisi kadim inançların izlerini taşımakta ve derin 
bir dünya görüşünü yansıtmaktadır. (Albayrak, 2017, ss. 954, 957; Erdoğan, 2007, s. 
3; İlhan, 2014, ss. 49, 50; Özüdoğru, 2022, ss. 154, 158; Temizer Güneş & Ayyıldız, 
2022, ss. 112, 113, 115)

Tarihsel süreçte farklı inanç sistemleriyle etkileşime girerek gelişen Türk mito-
lojisi sahip olduğu çok boyutlu ve güçlü Tanrı tasavvurları ile dikkat çekmektedir. Bu 
tasavvurlar Türklerin tarih boyunca değişen düşünsel ve kültürel evrimini anlamada 
önemli bir anahtar niteliğindedir. Arap seyyahlar Orta Asya’dan Anadolu’ya uzanan 
Türk coğrafyasını ziyaret ederek tecrübe ve gözlemlerini eserleri aracılığıyla aktar-
mışlardır.  Onların anlatımları, Türk mitolojisindeki Tanrı anlayışını dışarıdan bir göz-
le değerlendirme fırsatı sunmakta ve bu tasavvurun zaman içinde nasıl algılandığına 
dair önemli ipuçları vermektedir.

Bu çalışma, Arap seyyahlar tarafından aktarılan bilgilerden hareketle Türk 
mitolojisinde Tanrı tasavvurunun nasıl şekillendiğini incelemeyi amaçlamaktadır. 
Çalışma esnasında Arap kaynaklarındaki anlatıların Türk mitolojik unsurlarıyla nasıl 
örtüştüğü veya farklılaştığı da ele alınacaktır.

Türk mitolojisi ve Türklerde tanrı anlayışı üzerine yapılan çalışmalarda ge-
nellikle yerel kaynaklara ve destanlara müracaat edilmiştir. Ancak Arap seyyahların 
anlatımları da Türk dünyasına dışarıdan bir perspektif sunması açısından önemli ve 
değerlidir.  Bu alanda daha önce yapılan benzer çalışmalarda çeşitli Arap seyahatna-
meleri incelenmiş olmakla birlikte, bu anlatımların özellikle Tanrı tasavvuru çerçeve-
sinde sistematik bir şekilde ele alınması sınırlı kalmıştır. (Sağır, 2006; Köksoy, 2019; 
Öztürk, 2019; Yeşil, 2020; Tunç, 2024) Bu bağlamda çalışma Türk mitolojisindeki 
Tanrı tasavvurlarını Arap seyyahların kayıtlarındaki yansımalar aracılığıyla incele-
yecektir. Türk mitolojisinde tanrı tasavvurunun hangi unsurlarla şekillendiğini, inanç 
pratiklerine nasıl yansıdığını ve zaman içinde nasıl bir değişim geçirdiğini de ortaya 
koymaya çalışacaktır. Karşılaştırmalı analiz yöntemiyle Arap seyyahların gözlem ve 
yorumlarının Türklerin algılarını ne ölçüde yansıttığı da değerlendirecektir.

Çalışma hem Türk mitolojisine hem de Arap-İslam coğrafyasındaki algı ve 



112 T D G A K

yorumlara ışık tutmayı hedeflemektedir. Arap seyyahların bakış açısıyla Türk mitolo-
jisinde Tanrı tasavvurunun nasıl algılandığını ortaya koymak suretiyle de bu alandaki 
çalışmalara katkı sunmayı amaçlamaktadır.

1. ARAP SEYYAHLARIN KALEMİNDEN: DÖRT TANIK, TEK COĞRAFYA

Arap dünyasından birçok seyyah farklı dönemlerde Türkler hakkında kıymetli 
gözlemler yapmıştır. Bu seyyahların her biri, Türkler hakkında çeşitli bilgiler sunmuş, 
bir milletin tarihinin, kültürünün ve inanç yapısının farklı coğrafya ve zaman dilim-
lerine aktarımında rol oynamışlardır. (Demirayak, 2016, ss. 668-675) Araştırmamız 
esnasında gözlemlerinden faydalandığımız seyyahlar hakkında kısaca bilgi vermenin 
faydalı olacağı düşüncesindeyiz. İşte bir coğrafya ve dört tanık…

1.1. İbn Fadlân (ö. 310/922’den sonra)

Tam adı Ahmed b. Fadlân b. Abbâs b. Râşid b. Hammâd’dır. Abbasi halifesi 
Muktedir Billâh tarafından İdil Bulgar Türklerine gönderilen heyette bulunmuş, 309-
311 yıllarını kapsayan tarih aralığında Türklerle ilgili gözlemlediği değerli bilgileri 
aktarmıştır. (Aliev, 1999, ss. 477-479)

1.2. İbnu’l-Fakîh (ö. 340/951?)

Tam adı Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. İshâk b. İbrahim el-Heme-
dânî’dir.  Fars asıllı tarihçi ve coğrafyacıdır. Eserinde 290 yılına kadarki seyahat göz-
lemlerini aktarmıştır. Bu gözlemlerin içerisinde Türkler ve Tanrı anlayışları da yer 
almaktadır. (Tomar, 2000, ss. 38, 39; İbnu’l-Fakîh, 1996)

1.3. Mes’ûdî (ö. 345/956)

Tam adı Ebu’l-Hasen Ali b. el-Hüseyn b. Ali el-Mes‘ûdî el-Huzelî’dir. Önemli 
Arap tarihçi ve coğrafyacılarındandır. 332 yılında kaleme aldığı Murûcu’z-zeheb adlı 
eserinde Türkler, Tanrı anlayışları ve inanç sistemleri hakkında kıymetli bilgilere yer 
vermiştir. (Avcı, 2004, ss. 353-355; Mes’ûdî, 2005)

1.4. Ebû Dülef (ö.390/1000)

Tam adı Ebû Dülef Mis‘ar b. Mühelhil el-Hazrecî’dir. Aynı zamanda şair olan 
seyyah Çin’e yaptığı seyahati anlattığı er-Risâletu’l-ûlâ isimli eserinde çeşitli Türk 
kabilelerine ve onların inançlarına da yer vermiştir. (Koçak, 2020, ss. 176, 177)

Bu dört seyyah, farklı coğrafya ve zaman dilimlerinde yaşamış olmalarına rağmen, 
Türklerin Tanrı anlayışları ve inançları hakkında benzer ve farklı perspektiflerden kıymetli 
veriler sunmuşlardır.  Her biri, Türklerin inançlarını gözlemleyen ve aktaran birer tanık 



113T D G A K

olarak tek bir coğrafyada şekillenen çeşitli Tanrı anlayışlarını bizlere sunmaktadırlar.

2. TÜRKLERİN TANRI TASAVVURU: BİR UYGARLIĞIN İLAHİ 
YANSIMASI 

Tanrı tasavvuru, bir toplumun dünya görüşünü, inanç yapısını ve kültürel de-
ğerlerini yansıtan temel unsurlardan biridir. (Ay, 2005, ss. 109, 110, 129; Evkuran, 
2007, s. 51) Türk mitolojisinde tanrı anlayışı, tek bir çizgide ilerlememiş, zaman 
içinde değişimlere uğrayarak çeşitlilik göstermiştir. Bu çeşitliliğin oluşumunda göç 
hareketleri, komşu topluluklarla etkileşim ve zamanla yeni dinlerin kabul edilişi rol 
oynamıştır. (Uraz, 1994, ss. 37, 38, 50-86; Kaya, 2015, ss. 19-42)

Bu bölümde, Türklerin tanrı anlayışları Arap kaynaklarındaki yansımaların 
eşliğinde ele alınarak, politeist ve antropomorfik inançlardan başlayıp monoteist an-
layışa kadar uzanan geniş birikim incelenecektir. 

2.1. Politeist Tanrı Tasavvuru

 Politeizm birden fazla tanrının varlığının kabul edildiği çok tanrılı bir inanç 
sistemidir. Bu anlayışta her tanrı belirli bir alanla ilişkilendirilmiş ve farklı alanlarda 
yönetim rolü yüklenmiştir. (F. Aydın, 2010, s. 208) Türk mitolojisinde de politeist 
izler gözlemlenmektedir. Bu izlerin bir kısmı Arap seyyahların aktarımıyla Arap 
edebiyatına da yansımıştır. 

İbn Fadlân, seyahatnamesinde Başkurt Türklerinin 12 tanrısı olduğunu aktarmış-
tır. Bu tanrıların kış tanrısı, yaz tanrısı, yağmur tanrısı, rüzgâr tanrısı, ağaç tanrısı, in-
sanların tanrısı, hayvanların tanrısı, su tanrısı, gece tanrısı, gündüz tanrısı, ölüm tanrısı 
ve yeryüzü tanrısı olarak isimlendirildiklerini ifade etmiştir. Ayrıca bu tanrıların üstünde 
de gökyüzü tanrısı isimli büyük bir tanrının bulunduğunu belirtmiştir. Bu tanrı, liderlik 
vasfının yanı sıra, aynı zamanda uzlaştırıcı ve arabulucu bir rol üstlenmektedir. (İbn Fad-
lân, t.y., s. 108,109) Bu bilgilere dayanarak Türklerin politeist tanrı anlayışının yanında 
henoteist (Sinanoğlu, 2010, s. 194) bir algıyı da benimsediklerini söyleyebiliriz. 

Bu konuda bize bilgi aktaran bir diğer Arap seyyah Ebû Dülef’tir. Çiğil Türk-
lerinin yanında 40 gün vakit geçiren seyyah Türklerin Süheyl (Canopus), Zühal (Sa-
türn), Cevzâ (Betelgeuse), Benât Na‘ş (Büyük ayı takımyıldızının içinde yer alan bir 
yıldız kümesi) ve Cedy (Capricornus/Oğlak takımyıldızı) isimli çeşitli yıldızlara iba-
det ettiklerini anlatmıştır. Ayrıca Şi‘râ yıldızını “Tanrılar Tanrısı” anlamında “Rab-
bu’l-Erbâb” şeklinde isimlendirdiklerini ve ona özel bir konum tahsis ettiklerini de 
belirtmiştir. (Ebû Dülef, 1995, ss. 41, 42)



114 T D G A K

2.2. Antropomorfik Tanrı Tasavvuru 

İnsan biçimcilik olarak da adlandırılan antropomorfizm, tanrının insan suretinde 
tasvir edilmesi veya insanî özelliklerin ona atfedilmesi şeklinde tanımlanabilir. Bu 
anlayışta tanrılar, insanlara özgü duygu, düşünce ve davranışlara sahip varlıklar olarak 
betimlenir. (Sonmez & Nart, 2022, ss. 581-583) Türk mitolojisinde de antropomorfik 
tanrı anlayışına dair çeşitli izler bulunmaktadır. Arap seyyahlarının aktardığı gözlem-
ler, bu inanç sisteminin farklı yönlerini anlamamıza katkı sağlamaktadır.

İbn Fadlân, Oğuz Türkleri arasında bulunduğu dönemde, onların tanrı anla-
yışına dair önemli bir gözlemde bulunmuştur. Kur’ân okuduğu sırada, içlerinden bir 
adamın dikkat kesildiğini ve bir gün tercüman aracılığıyla “Yüce Rabbimizin bir eşi 
var mı?” diye sorduğunu aktarmaktadır. (İbn Fadlân, t.y., s. 93) Bu soru, Oğuzların 
tanrıyı insanî ilişkiler bağlamında düşündüklerini göstermektedir.

Öte yandan, bazı Türk boylarında tarihî şahsiyetlere kutsallık atfedildiği de 
görülmektedir. Ebû Dülef tarafından Ali b. Ebî Tâlib’e ilahi bir kimlik yükleyen grup-
lar olduğu kaydedilmektedir. (Ebû Dülef, 1995, ss. 43, 44) Yöneticilerin de yalnızca 
siyasi liderler olarak değil, aynı zamanda kutsal niteliklere sahip kişiler olarak 
görüldüğü anlaşılmaktadır. İbn Fadlân, Oğuzların reislerini tanrı gibi kabul ettiklerini 
ve halkın yöneticilerine “Ey Rabbim! Bu konuda ne yapmalıyım?” diyerek müracaat 
ettiklerini kaydetmiştir. (İbn Fadlân, t.y., s. 91) Benzer şekilde, Ebû Dülef Becâ ka-
bilesi hakkında verdiği bilgilerde, bu topluluğun krallarına secde ettiğini belirtmiştir. 
(Ebû Dülef, 1995, ss. 40, 41)  Bu anlatılar, Türk toplumunda hükümdarların ilahi bir 
otoriteye sahip varlıklar olarak algılandığını göstermektedir.

Yaşlıların kutsal kabul edilmesi de dikkate değer bir unsurdur. İbn Fadlân, 
bazı Türk topluluklarında yaşlıların tanrının habercisi olarak kabul edildiğini ve on-
ların ölüler âlemiyle bağlantı kurduğuna inanıldığını belirtmiştir. (İbn Fadlân, t.y., s. 
100) Ebû Dülef ise Kimek Türkleri arasında, 80 yaşını geçmiş bireylerin fiziksel ve 
zihinsel bir eksiklik taşımamaları hâlinde tanrı kabul edildiklerini aktarmaktadır. (Ebû 
Dülef, 1995, s. 45)

Tüm bu gözlemler, Türk inanç sisteminde antropomorfik tanrı tasavvurunun 
yaygın olduğunu ve tanrı figürlerinin farklı biçimlerde algılandığını göstermektedir. 
Yönetici figürleri, yaşlılar ve hatta belirli nesneler kutsallık atfedilen varlıklar ara-
sında yer almıştır. Bu çeşitlilik, Türklerin inanç dünyasının dinamik yapısını gözler 
önüne sermektedir.



115T D G A K

2.3. Putperest Tanrı Tasavvuru 

Putperestlik, tanrıların somutlaştırıldığı, doğaüstü güçlere sahip olduğuna ina-
nılan canlı veya cansız çeşitli nesne ve sembollere tapınmayı ifade eden bir inanç sis-
temidir. Bu figürler, tanrının yeryüzündeki temsilcileri kabul edilir ve ibadet bu nesne 
ve semboller aracılığıyla yapılır. (Güç, 2007, s. 365)

Türklerde putperest tanrı figürleri yalnızca dini bir pratik olmakla kalmamış, sos-
yal ve kültürel olguları ifade eden bir sözcü niteliğinde olmuştur. Bu tanrı figürleri put-
lardan çeşitli hayvanlara ve ateşe uzanan bir çeşitlilikte kendini göstermiştir. Bu çeşitli-
lik Türklerin doğaya ve hayvanlara yükledikleri anlamların da somut bir yansımasıdır. 

Türkler, çeşitli materyallerden yapılmış putlara tapınmışlardır. İbnu’l-Fakîh, 
Ağres şehrinde yaşayan Türklerin kendilerine ait putlara taptıklarını kaydetmiştir. 
Uzunluk, genişlik ve yükseklik bakımından oldukça büyük bir ibadethaneleri 
olduğunu aktarmış ve Türklerin bu mabedin gökyüzünden bu şekilde indiği yönündeki 
iddialarına dikkat çekmiştir. Putların Allah’a yaklaştırıcı ve şefaatçi rolde olduğu 
inancını aktarmış ve buna sebep olarak putların günahsız oluşunun gösterildiğini 
söylemiştir.  (İbnu’l-Fakîh, 1996, s. 645) Ayrıca Türklerin bir kişiye yemin ettirecek-
leri zaman bu yemini bakırdan bir putun eşliğinde çeşitli uygulamalarla gerçekleştir-
dikleri bilgisine de yer vermiştir. (İbnu’l-Fakîh, 1996, s. 636)

Ebû Dülef, Becâ isimli Türk kabilesinin ateşe dayanıklı bir çeşit tahtadan yapı-
lan putları Tanrı kabul edip ibadet ettiği bilgisini vermiştir. (Ebû Dülef, 1995, ss. 40, 41)

Tibet isimli Türk kabilesinin hatv (توخلا) isimli bir maddeden üretilen putlara 
taptıkları bilgisini kaydeden Ebû Dülef bu insanların boyanmış inek derisinden iba-
dethaneleri olduğunu ve bu ibadethanede söz konusu putlarla beraber misk geyiğinin 
boynuzlarının bulunduğunu söylemiştir.  (Ebû Dülef, 1995, s. 44)

Türkler, inek, yılan, balık ve turna kuşu gibi hayvanlara da tapmışlardır.

Ebû Dülef, Becâ isimli Türk kabilesinin sığırları kutsal kabul ettiğini, bu se-
beple bu hayvanları sahiplenmediklerini ve ellerinde bulundurmadıklarını söylemiş-
tir. (Ebû Dülef, 1995, ss. 40, 41) Ayrıca Çin’in doğusunda yer alan Tibet   kabilesinde 
Hint dinlerine mensup insanlar olduğu bilgisini kaydetmiştir. (Ebû Dülef, 1995, s. 44) 

Mes’ûdî, İdil Bulgar Türklerinin içinden bir boyun Hint dinlerine ait bazı uy-
gulamalara yer verdiğini aktarmıştır. Onların Hint dinlerinde olduğu gibi ölülerini 
yaktıklarını söylemiştir. (Mes’ûdî, 2005, s. 1/138, 139, 2/25) 



116 T D G A K

İbn Fadlân, Başkurt Türklerinin bir kısmının yılanı, bazılarının balıkları ve bir 
bölümünün de turna kuşlarını tanrı kabul ettiğini nakletmiştir. Turna kuşunun düş-
manları bozguna uğratan kudretli savaş tanrısı olarak nitelendirildiğini söylemiştir. Bu 
nitelemenin sebebi bir savaş sırasında turna kuşlarının çıkardığı seslerin, karşı tarafı 
bozguna uğrattığına inanılmasıdır. (İbn Fadlân, t.y., s. 109) Bu tanrısal sıfat, turna ku-
şunun sesinin savaşın gidişatını değiştiren bir güç olduğuna dair bir inancı yansıtır. Bu 
da Türklerin dini inançlarının doğa ile iç içe olduğunu gösteren önemli bir unsurdur.

Türkler arasında ateşe tapma geleneğinin yaygın olduğu gözlemlenmektedir. 
İbnu’l Fakîh nüfus çoğunluğunu Türklerin oluşturduğu bir bölgede ateşe tapanların 
bulunduğunu aktarmıştır. (İbnu’l-Fakîh, 1996, ss. 635, 637, 638) Ebû Dülef Tibet 
Türklerinin içinde ateşe tapanlar olduğunu kaydetmiştir. (Ebû Dülef, 1995, s. 44) 
Mes’ûdî de Türkler içerisinde ateşe tapanlar olduğunu söylemiş, İdil Bulgarlarının 
çoğunun bu inanca sahip olduğunu belirtmiştir. Onların ateşe ibadet ettiklerini ve bu 
bağlamda kendilerini yaktıklarını da eklemiştir. (Mes’ûdî, 1996, ss. 92, 93, 99) Ay-
rıca Türklerin büyük kralları Hâkân’ın eşliğinde gerçekleştirdikleri bir uygulamayı 
da zikretmiştir. Belli bir günde büyük bir ateş yakıldığını sonra kralın mırıldanarak 
bu ateşe buhranlar serptiğini söylemiştir. Alevin yükselip renginin değişmesinin ise 
çeşitli şekillerde yorumlandığını ifade etmiştir. Buna göre yeşil alevler bol yağmur 
ve bereketin, beyaz alevler kıtlığın, kırmızı alevler savaş ve dökülecek kanların, sarı 
alevler hastalık ve salgının ve siyah alevler kralın ölümünün veya uzun bir yolculuğun 
habercisidir. (Mes’ûdî, 1996, s. 98,99)

Türklerdeki putperest tanrı tasavvurları, farklı kültürel etkileşimlerle şekillen-
miş olup Uzak Doğu kültürlerinden ve Hint dinlerinden izler taşımaktadır. Yılan, balık 
ve turna kuşlarına tapma gibi inançlar, Uzak Doğu kültürleriyle ilişkilendirilebilirken, 
ineklere tapma ve onlara saygı göstermenin, Hint dinlerinin etkisiyle şekillenmiş bir 
uygulama olduğu düşünülmektedir. Bu figürler, Türklerin tarihsel olarak etkileşimde 
bulundukları farklı kültürlerin ve coğrafyaların izlerini taşımaktadır.

2.4. Düalist Tanrı Tasavvuru

Düalist tanrı tasavvuru temelinde birbirine eşit fakat birbirinden bağımsız iki 
ilahi varlığın bulunduğu bir inanç olgusu olarak tanımlanabilir. Bu ilahi varlıklar ev-
rendeki denge ve düzeni sağlamak için birbiriyle çatışma halindedir. Birisi iyilik ve 
aydınlık ile ilişkilendirilirken diğerinin kötülük ve karanlıkla bağlantılı olduğu düşü-
nülmektedir. (F. Aydın, 2010, s. 202)



117T D G A K

Türklerin Tanrı algısı tarihin sarmalında değişimlere uğramış ve farklı inanç-
ların da etkisiyle karmaşıklaşmıştır. Çoktanrılı olan bu tasavvur bazı Türk toplulukla-
rında zamanla daha düalist bir yapıya bürünmüştür. Maniheizm gibi eski inanç sistem-
leri bu düalist yapının oluşumunda etkili olmakla beraber Türkler bu inanç sistemini 
kendilerine uyarlayarak özgün ilahi varlıklar geliştirmişlerdir. Ülgen ve Erlik ortaya 
konulan bu tez için örnek niteliğindedir. (Kafesoğlu, 1980, s. 22; Beydili, 2004, ss. 
198, 199, 590, 591; Usta Demirlikan, 2022, ss. 73, 74, 79, 80)

Arap seyyahlar da bu tasavvuru yüzeysel bir şekilde aktarmışlardır. İbnu’l-
Fakîh Çin’e üç yüz fersah mesafede bulunan bir bölgeyi betimlemiş, bu bölgede ya-
şayan halkın Türklerden oluştuğunu ve Maniheizm dinine bağlı olduklarını belirt-
miştir. Ayrıca çoğunluğunu Türklerin oluşturduğu bir bölge hakkında bilgi vermiş 
ve halkının zındık olduğunu söylemiştir. (İbnu’l-Fakîh, 1996, ss. 635, 637) Yapılan 
incelemeler neticesinde Arap seyyahın zındıklıkla kastettiği inancın Maniheizm ol-
duğu anlaşılmaktadır. (İbn Manzûr, 1414, s. 10/147; ez-Zebîdî, 2001, s. 25/418, 419) 
Mes‘ûdî de Horasan ve Çin diyarları arasında yer alan Kûşân şehrini yurt edinen bir 
Türk kabilesinin Mani dinine mensup olduğunu aktarmıştır. (Mes’ûdî, 2005, s. 1/103)

Seyyahlar bu inançlar hakkında detaylı açıklamalarda bulunmak yerine yal-
nızca isimlerini zikretmekle yetinmiş, inancın ayrıntılarını ve Tanrı tasavvurunun zıt 
kutuplara dayalı olan doğasını incelememişlerdir.

2.5. Tengrist Tanrı Tasavvuru

Tek, eşi benzeri olmayan, yaşam ve ölümün sahibi ve mutlak yaratıcı gibi ifa-
delerle tanımlanan Tengri’nin Türklerin tanrı anlayışı içerisinde önemli ve özel bir 
yeri bulunmaktadır. İbn Fadlân Oğuz Türklerini anlatırken Tengri isimli bir tanrıya 
inandıklarından bahsetmiştir. Gökyüzünde var olduğuna inandıkları bu tanrıyı “Gök 
Tanrı” olarak da isimlendirmişlerdir. Seyyah söz konusu tanrı anlayışını İslam dini ile 
bağdaştırmış ve Türklerin “Tengri Bir” sözünün tevhide “Lâ ilâhe illa Allah” karşılık 
geldiğini ifade etmiştir. (İbn Fadlân, t.y., s. 92) Türklerin bu söylemi Tengri’yi tek 
ve eşsiz bir varlık olarak kabul ettiklerinin bir göstergesidir. Düzeni koyup koruma 
ve yargılayıp adaletle hüküm verme gibi vasıflarla da nitelenen Tengri ve Tengri’nin 
etrafında şekillenen tanrı ve inanç algısı Türklerin kültüründe derin izler bırakmıştır. 
(Çoruhlu, 1999, s. 22; Roux, 2011, ss. 127-129)  

2.6. Monotesit Tanrı Tasavvuru 

Tek bir Tanrı’nın varlığına ve birliğine inanmayı ifade eden monoteizme göre 



118 T D G A K

evren tek bir yaratıcının yönetimi ve gözetimi altındadır. Farklı din ve kültürlerde 
çeşitli şekiller almış bu inanç sistemi temelde tek bir Tanrı tasavvuru üzerine kurul-
muştur. (F. Aydın, 2010, ss. 189-196; Olgun, 2024, ss. 163, 164) Türklerden de çeşitli 
kabile ve boylar monoteist Tanrı tasavvurunu benimsemişlerdir.

İbn Fadlân, Mes‘ûdî ve Ebû Dülef  çeşitli Türk kabilelerinin İslamiyet›i kabul 
ettiğini aktarmışlardır. Bu kabileler arasında Oğuzlar, Başkurtlar, Tibetler ve İdil 
Bulgar Türkleri yer almaktadır. (İbn Fadlân, t.y., ss. 97, 98, 107, 108, 113-118, 131, 
132, 135, 136, 172; Ebû Dülef, 1995, s. 44; Mes’ûdî, 2005, s. 1/140) Allah’ın birliği-
nin esas alınması ve her şeyin yaratıcısının tek bir Tanrı olduğu kabul edilmesi ilkeleri 
üzerine kurulan İslâm monoteist Tanrı anlayışının en belirgin örneğidir. (Küçük vd., 
2012, ss. 451-453)

Monoteist tanrı anlayışı üzerine kurulu ve Türklerin kabul ettiği bir diğer inanç 
sistemi Hristiyanlıktır. Ebû Dülef, Tibet Türkleri arasında Hristiyanların bulunduğun-
dan bahsetmiş, Mes‘ûdî ise Sakâlibe Türklerinin çanlı kiliselerinin olduğunu aktar-
mıştır. (Ebû Dülef, 1995, s. 44; Mes’ûdî, 1996, ss. 92, 93) Hristiyanlığın temelinde 
tek bir Tanrı anlayışı yer almasına rağmen zaman içinde üçlü bir yapıya (Baba, Oğul, 
Kutsal Ruh) evrilmiştir. (Küçük vd., 2012, ss. 349, 367, 368)

Yahudilik de Türk toplumları arasında kabul gören monoteist yapılı bir inanç-
tır. Ebû Dülef, Tibet Türklerinden Yahudiliği kabul edenlerin olduğunu kaydetmiş, 
Mes‘ûdî ise Hazar Türkleri içerisinde Yahudi olanların bulunduğunu ifade etmiştir. 
(Ebû Dülef, 1995, s. 44; Mes’ûdî, 1996, s. 99, 2005, s. 1/138)

Türkler, tarihsel süreç içerisinde farklı kültürlerden etkilenmiş ve çok tanrılı an-
layıştan tek tanrılı bir anlayışa yönelmişlerdir. Türklerin bu yönelimi İslâmiyet’i kabul 
etmeleriyle pekişmiş ve yaygınlık kazanmaya başlamıştır. (M. Aydın, 2012, ss. 83-88)

3. DOĞA OLAYLARINA YÜKLENEN KUTSAL ANLAM: İNANÇ VE 
RİTÜELLER 

Türklerin göçebe hayat tarzı ve Bozkır ile iç içe geçmiş ilişkileri doğaya ve 
doğa olaylarına birtakım anlamlar yüklenmesine ve çeşitli ritüellerin oluşturulmasına 
zemin hazırlamıştır. Türkler doğayı yalnızca bir çevresel unsur olarak değil, aynı za-
manda ilahi işaretlerin ve metafiziksel güçlerin bir yansıması olarak görmüşlerdir. Bu 
bağlamda, ölümden ahiret inancına, doğa olaylarından sihir anlayışına kadar pek çok 
olgu, doğayla kurulan mistik bağın bir yansıması olarak şekillenmiştir.



119T D G A K

3.1. Öteki Hayat ve Cennet İnancı

İbn Fadlân, Türklerde (İsmini zikretmediği bir boy ve Hazar Türkleri) ahiret ve 
cennet inanışının bulunduğunu belirtmiş ve bu inancın ölen kişiyle beraber birtakım 
eşyalarının gömülmesi, ölenin ardından öteki dünyada kullanması için hayvanlarının 
kurban edilmesi gibi çeşitli ritüellerle kendini gösterdiğini ifade etmiştir. (İbn Fadlân, 
t.y., ss. 99, 100, 170, 171) Bu ritüeller, Türklerin ölümden sonra da hayatın sürdüğüne 
ve kişinin bu yeni dünyada rahat edebilmesi için birtakım hazırlıkların yapılması ge-
rektiğine olan inancını yansıtmaktadır.

3.2. Günah ve Tanrı Tarafından Bağışlanma İnancı

Bazı Türk toplumlarında günah işleyene verilen cezalar, inanç sisteminin bir 
parçası olarak tezahür etmiştir. İbn Fadlân’ın aktardığına göre, Bulgar Türkleri günah 
işleyeni üç direkle oluşturulmuş bir kafese koyarak ağaca asarlar ve “Onu gökyüzü 
ve yer arasında bırakalım, yağmur ve güneş ona ulaşsın ki belki Tanrı ona merha-
met eder.” derlerdi. (İbn Fadlân, t.y., s. 132) Bu ifadeler, doğa unsurlarını günahın 
affedilmesi için bir aracı ve Tanrı’nın takdirinin yansıması olarak kabul ettiklerini 
göstermektedir.

3.3. Sihir 

İbn Fadlân ve Mes‘ûdî, Türklerde sihir inanışının yaygın olduğunu ak-
tarmışlardır. (İbn Fadlân, t.y., s. 94; Mes’ûdî, 1996, s. 99) İbn Fadlân tüccarların, 
Türklerin yanında gusül abdesti almaya çekindikleri belirtmiştir. Bunun sebebi 
olarak, Türklerin su ile temasın büyü yapma amacı taşıdığı yönündeki inançlarını 
göstermiştir. Türklerin “Bu, bizi su ile büyülemeye çalışıyor.” diyerek tüccarların 
yıkanmalarına tepki göstermeleri ve para cezası uygulamaları, suyu mistik güçlerle 
ilişkilendirdiklerini göstermektedir. (İbn Fadlân, t.y., s. 94)

3.4. Doğa Olaylarının Kutsallığı

Türk toplumlarında doğa olayları, genellikle kutsal ve ilahi işaretler olarak ka-
bul edilmiştir. İbn Fadlân’ın aktardığına göre, Bulgar Türkleri yıldırımın Tanrı’nın 
gazabının göstergesi olduğunu düşünürlerdi. Yıldırımın düştüğü yerlere yaklaşmaz, 
orada bulunan eşyaları kullanmazlardı. (İbn Fadlân, t.y., s. 132) Köpek ulumasını ise 
bereket ve uğur işareti sayar ve o yılın esenlik ve bolluk içinde geçeceğine yorarlardı. 
(İbn Fadlân, t.y., s. 127)

3.5. Yağmur Ritüelleri

Türkler arasında en dikkat çekici uygulamalardan biri de yağmur ritüelleridir. 



120 T D G A K

Arap seyyahlar, Türklerin istedikleri zaman yağmur yağdırabildiklerine dair söylen-
tilerin yaygın olduğunu nakletmiştir. (İbnu’l-Fakîh, 1996, s. 640) Araplar ve diğer 
milletler bu durumu anlamlandıramamış ancak bir Türkün açıklamalarının ardından 
olayın mahiyetini kavrayabilmişlerdir.(İbnu’l-Fakîh, 1996, ss. 639-643) Bu gizemin 
sırrı ise manyetik nitelikteki yada taşının kullanılmasıdır. (İbnu’l-Fakîh, 1996, ss. 
640, 641; Tanyu, 1968, ss. 41-72; Eliade, 2003, ss. 230, 231)  

Bu inanış ve ritüeller, Türklerin doğayla kurdukları bağı yansıtan önemli un-
surlar olup Türklerin doğayı nasıl algıladıklarını ve ona nasıl anlamlar yüklediklerini 
gözler önüne sermektedir. 

4. ARAP SEYYAHLARIN GÖZLEMLERİ: GERÇEKLER VE ALGILAR

Arap seyyahların, Türkler ve onların Tanrı tasavvuru hakkında aktardıkla-
rı bilgilerin, Türk ve yabancı menşeli kaynaklarla karşılaştırılmasının ardından bu 
bilgilerin genel olarak doğru olduğu görülmektedir. (Ögel, 1993; Uraz, 1994; Ögel, 
1995; Çoruhlu, 1999; Esin, 2001; Çoruhlu, 2002; Roux, 2002; Beydili, 2004; Roux, 
2011; Boratav, 2012) Bazı ayrımlar bulunmakla beraber bu ayrımlar çoğunlukla kav-
ramlar için farklı isimlerin kullanılmasından kaynaklanmaktadır. Örneğin, Arap sey-
yahlar “Atalar kültünü” yaşlılara tapmak olarak betimlemişlerdir. (Roux, 2011, ss. 
36-39; İbn Fadlân, t.y., ss. 91, 102; Ebû Dülef, 1995, s. 45) Türklerin kutsal saydığı 
ve ibadet ettiği yıldızları Arapça isimleriyle aktarmış Türklerin özgün terminolojisini 
kullanmak yerine kendi kavramlarını tercih etmişlerdir. (Ebû Dülef, 1995, ss. 41, 42; 
Ögel, 1995, ss. 205, 206, 217; Roux, 2002, ss. 129-132; Bayat, 2015, ss. 266, 267, 
281, 282)  Mani dinini İbnu’l-Fakîh zındık dini şeklinde kaydederken diğer seyyahlar 
Türklerin terminolojisine sadık kalarak mani dini veya maniheizm ifadelerini kullan-
mışlardır. (İbnu’l-Fakîh, 1996, ss. 635, 637; Mes’ûdî, 2005, s. 1/103)  

Sonuç olarak, Arap seyyahların aktarımlarında bazı eksiklikler ve yorum farklı-
lıkları bulunmakla birlikte genel itibariyle verdikleri bilgilerin büyük ölçüde gerçekleri 
yansıttığını söyleyebiliriz. Bu bilgiler değerlendirilirken, seyyahların kültürel perspek-
tiflerinin ve algılarının göz önünde bulundurulmasının faydalı olacağı kanaatindeyiz.

5. TÜRK VE ARAP MİTOLOJİLERİNDE ORTAK MOTİFLER VE 
İNANÇLAR 

Türk ve Arap toplumları tarih boyunca çeşitli kültürel ve dini etkileşimlerde bulun-
muş, bu etkileşim mitolojilerine de yansımıştır. Arap seyyahların aktarımları doğrultusun-
da yaptığımız incelemelerde, Türk ve Arap mitolojilerinde Tanrı tasavvuru ve buna bağlı 



121T D G A K

gelişen çeşitli inanışlar açısından benzerlikler bulunduğu tespit edilmiştir.

Bu benzerliklerden biri, puta tapma ve putların Tanrı’ya yakınlaşmada aracı ol-
duğu inancıdır. Her iki millette de bu nesneler, doğrudan ibadet edilen varlıklar olmak-
tan çok, ilahi güçle insan arasındaki bir köprü olarak değerlendirilmiştir.  (İbnu’l-Fakîh, 
1996, s. 645; Zümer 39/3) Çok tanrılı bir tasavvura sahip olmakla birlikte bu tanrıların 
üzerinde bir büyük tanrı oluşu inancı da paralel şekildedir. Türklerde söz konusu tanrı 
Gökyüzü Tanrısı ve Şi‘râ yıldızı iken Araplarda Allah’tır. (İbn Fadlân, t.y., ss. 108, 109; 
Ebû Dülef, 1995, ss. 41, 42; Ankebût 29/61,63, Zümer 39/38, Zuhruf 43/87)

Bir diğer ortak inanış, yıldızlara tapınma ve gök cisimlerine kutsallık atfet-
me anlayışıdır. (Bayat, 2015, ss. 268-296; Usta, 2019, ss. 130, 191-197) Yıldızlarla 
bağlantılı olan kehanet anlayışı da Türk ve Arap mitolojilerinde önemli bir yere 
sahiptir. Her iki toplumda da kâhinler ve şamanlar, Tanrıların sözcüsü kabul edilmiş, 
doğaüstü varlıklarla iletişim kurabildiklerine ve geleceği bildiklerine inanılmıştır. 
(İnan, 1976, ss. 54-58; Gömeç, 2020, ss. 32, 33, 109-116; Usta, 2019, ss. 108-129)

Cin ve doğaüstü güçlerin varlığına olan inanç ise iki kültürün mitolojisinin 
kesişimine fırsat tanıyan bir diğer ortak noktadır. (İbn Fadlân, t.y., ss. 123, 124; Usta, 
2019, ss. 149-152)

Bu benzerlikler, Türk ve Arap toplumlarının mitolojilerinin coğrafi ve kültürel 
etkileşimler sonucunda ortak motifler geliştirdiğini göstermektedir. Zamanla değişi-
me uğramasına rağmen, temel unsurları büyük ölçüde korunan bu inanışlar kültürel 
mirasın sürekliliği ve etkileşimin gücü için güzel bir örnek oluşturmaktadır.

DEĞERLENDİRME VE SONUÇ  

Tanrı tasavvuru bir milletin inanç sistemini ve kültürel yapılanmasını şekillendi-
ren önemli bir olgudur. Arap seyahatnamelerinden hareketle yürüttüğümüz çalışmamız 
Türklerin Tanrı anlayışının zaman içinde nasıl değişim süreçlerinden geçtiğini ve bu 
figürlerin Arap seyyahlarının gözlemleriyle nasıl şekillendiğini göstermektedir. Çalış-
ma esnasında elde edilen bulgulara dayanarak Türk toplumlarında tanrı anlayışının katı 
ve değişmez bir forma sahip olmadığını, aksine farklı biçimlerde tezahür edebildiği 
görülmektedir. Türk mitolojisinde Tanrı tasavvuru çok katmanlı ve çeşitli bir şekilde 
tezahür etmiştir. Hint, Uzak Doğu, Arap ve İslam medeniyetleri gibi dinamiklerle etki-
leşime girip onlardan etkilenmesine rağmen kendine has nitelikleriyle dikkat çekmiştir. 
Seyyahların çoğunluğu bu çeşitlilik karşısında hayrete düşüp gözlemlerini objektif bir 
şekilde aktarırken bir kısmı önyargılı bir yaklaşım sergileyerek Türkleri cahil ve inanç-



122 T D G A K

sız bir toplum olarak nitelemiştir. Ancak sergiledikleri yaklaşım şekline bakılmaksızın 
değerlendirilirse aktarmış oldukları bilgiler oldukça kıymetlidir. Olayları detaylı bir şe-
kilde açıklamaları, Türk boylarının isimlerini zikretmeleri ve isimlerini bilmedikleri 
toplulukların yaşam alanını detaylıca tarif etmeleri bilgilerin güvenirliğini artırmış ve 
yerel kaynaklarla karşılaştırma yapılmasını kolaylaştırmıştır. Seyyahların aktardıkları 
bilgilerin genel olarak doğru olmakla beraber bazı terminolojik ve yorumsal farklılık-
lar içerdiği gözlemlenmiştir. Türklerin tanrı anlayışı ve inanç sistemi çok tanrıcılıktan 
putperestliğe, totemizm ve animizmden Gök Tanrı inancına, tek tanrı inancından Hris-
tiyanlık ve Yahudiliğe uzanan uzun bir süreçten geçmiş ve İslam ile nihayetlenmiştir. 
Araştırma esnasında Türk ve Arap mitolojileri arasında benzer ve ortak yönlerin bulun-
duğu anlaşılmıştır.  Bu benzerliklerin Türk ve Arap toplumlarının tarihsel ve kültürel 
etkileşiminin anlaşılmasında önemli bir role sahip olduğu düşünülmektedir. 

   Sonuç olarak, Arap seyahatnamelerinin Türklerin Tanrı tasavvuru hakkında 
önemli bir kaynak niteliğinde olduğu görülmektedir. Ancak bu kaynakların doğruluğu-
nun daha sağlıklı bir şekilde değerlendirilebilmesi için yerel kaynaklarla karşılaştırmalı 
bir analiz yapılması gereklidir. Bu çalışma, Türk ve Arap inanç sistemlerinin ortak yön-
lerini, iki milletin birbirini nasıl algıladıklarını ve tarihsel-kültürel ilişkilerini inceleyen 
daha kapsamlı araştırmalar için bir temel niteliğindedir. Gelecekteki araştırmaların, bu iki 
kültür arasındaki etkileşimin daha derinlemesine anlaşılmasına ve bu bilgilerin kültürel 
bağlamda daha sağlam bir şekilde yorumlanmasına olanak sağlayacağı kanaatindeyiz.

KAYNAKÇA 
Kur’ân-ı Kerîm
Albayrak, A. (2017). Mi̇toloji̇ni̇n Di̇ni̇ Hayattaki ̇ Yeri ̇ Ve Önemi̇. Journal of International 

Social Research, 10(54), 952-958. https://doi.org/10.17719/jisr.20175434664
Aliev, S. M. (1999). İbn Fadlân. İçinde TDV İslâm Ansiklopedisi (C. 19, ss. 477-479). TDV 

Yayınları. https://islamansiklopedisi.org.tr/ibn-fadlan
Avcı, C. (2004). Mes‘ûdî, Ali B. Hüseyin. İçinde TDV İslâm Ansiklopedisi (C. 29). TDV Ya-

yınları. https://islamansiklopedisi.org.tr/mesudi-ali-b-huseyin
Ay, M. (2005). Tanrı Tasavvurlarının Politik Tasarımlara Yansıması. Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 46(2), 107-130. https://doi.org/10.1501/Ilhfak_0000000028
Aydın, F. (2010). Di̇nlerde Tanrı Anlayışı. Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

12(22), 189-210. https://doi.org/10.17335/suifd.61146
Aydın, M. (2012). Dinler Tarihine Giriş Dinler-Mezhepler-Yeni Dini Hareketler (6. bs). Literatürk.
Bayat, F. (2015). Türk Mitolojik Sistemi 1 Ontolojik ve Epistemolojik Bağlamda Türk Mitolo-

jisi (3. bs). Ötüken Neşriyat.
Beydili, C. (2004). Türk Mitolojisi Ansiklopedik Sözlük (E. Ercan, Çev.). Yurt Kitap-Yayım.



123T D G A K

Boratav, P. N. (2012). Türk Mitolojisi Oğuzların-Anadolu, Azerbaycan ve Türkmenistan Türk-
lerinin Mitolojisi (R. Özbay, Çev.). Bilge Su Yayıncılık.

Çoruhlu, Y. (1999). Türk Mitolojisinin ABC’si. Kabalcı Yayınevi.
Çoruhlu, Y. (2002). Türk Mitolojisinin Anahatları. Kabalcı Yayınevi.
Demirayak, K. (2016). Arap-İslam Edebiyatı Literatür Bilgisi (S. Şimşek & İ. Emekli, Ed.). 

Cantaş Yayınları.
Ebû Dülef, M. b. M. el-Hazrecî. (1995). er-Risâletu’l-Ûlâ li-Ebî Dulef Mis‘ar b. El-Mühelhil 

el-Hazrecî el-Muteveffâ Evâhiri’l-karni’r-râbiʿ i’l-hicrî. Câmiat-u Ummu’l Kurâ.
Eliade, M. (2003). Dinler Tarihine Giriş (L. Arslan, Çev.). Kabalcı Yayınevi.
Erdoğan, B. (2007). Sorularla Türk Mitolojisi. Pozitif Yayınları.
Esin, E. (2001). Türk Kozmolojisine Giriş. Kabalcı Yayınevi.
Evkuran, M. (2007). İslâm Düşünce Geleneği̇nde Tanrı Tasavvuru -Tevhid, Tenzih ve Teşbih 

Kavramları Ekseninde Bir Analiz-. İslami İlimler Dergisi, 1(3), 45-62.
ez-Zebîdî, E.-F. M. el-M. b. M. b. M. b. A. el-Bilgrâmî el-Hüseynî. (2001). Tâcu’l-’Arûs min 

Cevâhiri’l-Kâmûs (Vols. 1-40). Vizâratu’l-İrşâd ve’l-Enbâ’ fi’l-Kuveyt.
Gömeç, S. Y. (2020). Şamanizm ve Eski Türk Dini (5. bs). Berikan Yayınevi.
Güç, A. (2007). Putperestli̇k. İçinde TDV İslâm Ansiklopedisi (C. 34). TDV Yayınları. https://

islamansiklopedisi.org.tr/putperestlik
İbn Fadlân, A. b. F. b. A. b. R. b. H. (t.y.). Risâletu İbn Fadlân.
İbn Manzûr, E.-F. C. M. b. M. b. A. b. A. el-Ensârî er-Ruveyfiî. (1414). Lisânu’l-’Arab (3. bs, 

Vols. 1-15). Dâr Sâdır.
İbnu’l-Fakîh, E. A. A. b. M. b. İ. b. İ. el-Hemedânî. (1996). Kitâbu’l-Buldân. Âlemu’l-Kutub.
İlhan, F. (2014). Efsane Ve Mitlerin İşlevleri ve Modern Toplumdaki Yansımaları: Sarıkız 

Efsanesi Örneği [Yüksek Lisans Tezi]. Uludağ Üniversitesi.
İnan, A. (1976). Eski Türk Dini Tarihi.
Kafesoğlu, İ. (1980). Eski Türk Dini (2. bs). Kültür Bakanlığı Yayınları.
Kaya, A. (2015). Türki̇ye’de Yapılan Tari̇h Araştırmalarında Türkleri̇n İslâm Öncesi̇ İnanç 

Dünyası Üzeri̇ne Görüşler (1923-1980) [Yüksek Lisans Tezi]. Marmara Üniversitesi.
Koçak, İ. (2020). Mi̇s‘ar B. Mühelhi̇l. İçinde TDV İslâm Ansiklopedisi (C. 30, ss. 176-177). 

TDV Yayınları. https://islamansiklopedisi.org.tr/misar-b-muhelhil
Köksoy, M. (2019). Religious Beliefs of Turks in Consideration of Journeys of Arab Travellers 

Tamim B. Bahr and Ibn Fadlan. İçinde A. Aytaç & N. Bahargülü (Ed.), 13. Uluslara-
rası Türk Sanatı, Tarihi ve Folkloru Kongresi /Sanat Etkinlikleri (ss. 59-68).

Küçük, A., Tümer, G., & Küçük, M. A. (2012). Dinler Tarihi (4. bs).
Mes’ûdî, E.-H. A. b. el-H. b. A. el-Huzelî. (1996). Ahbâru’z-Zamân Ve Men Ebâdehu’l-Hidssân 

mine’l-Ümemi’l-Mâziye ve’l-Ecyâli’l-Hâliye ve’l-Memâliki’d-Dâsire. Dâru’l-Endülüs.
Mes’ûdî, E.-H. A. b. el-H. b. A. el-Huzelî. (2005). Murûcu’z-Zeheb ve Meʿ âdinu’l-Cevher 

(Vols. 1-4). el-Mektebetu’l-‘Asriyye.
Olgun, H. (2024). İslam’ın ‘Tevhid’ Kavramının Din Bilimlerindeki ‘Monoteizm’ Kavramıy-



124 T D G A K

la İlişkisi. Milel ve Nihal, 21(2), 161-182. https://doi.org/10.17131/milel.1576209
Ögel, B. (1993). Türk Mitolojisi I (2. bs). Türk Tarih Kurumu Basımevi.
Ögel, B. (1995). Türk Mitolojisi II. Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu Türk Tarih 

Kurumu Yayınları.
Öztürk, Ö. F. (2019). İbn Battûta (er-Ri̇hle), İbn Fadlân (er-Ri̇sâle), El-Girnâtî (Tuhfetu’l 

Elbâb Ve Nuhbetu’l Acâb) Ve İbn Havkal (Sûretu’l Arz) Seyahatnameleri̇nde Türk 
Fi̇gürü [Yüksek Lisans Tezi]. İstanbul Üniversitesi.

Özüdoğru, B. (2022). Toplumsal Bi̇r Kavram Olarak Mi̇tler Ve Modern Dünyanın Yeni̇ Mi̇tle-
ri.̇ Pearson Journal, 7(22), 154-166. https://doi.org/10.46872/pearson.401

Roux, J.-P. (2002). Türklerin ve Moğolların Eski Dini (A. Kazancıgil, Çev.). Kabalcı Yayınevi.
Roux, J.-P. (2011). Eski Türk Mitolojisi (M. Y. Sağlam, Çev.). Bilge Su Yayıncılık.
Sağır, C. (2006). Temi̇m İbn Bahr’ın Seyahatnamesi̇ ile Mervezi̇’ni̇n Taba-i Hayavan Eseri̇ni̇n 

Tercümesi̇ ve Değerlendi̇ri̇ lmesi̇ [Yüksek Lisans Tezi]. Marmara Üniversitesi.
Sinanoğlu, M. (2010). Şi ̇rk. İçinde TDV İslâm Ansiklopedisi (C. 39, ss. 193-198). TDV Yayın-

ları. https://islamansiklopedisi.org.tr/sirk
Sonmez, F., & Nart, S. (2022). Antropomorfi̇zm: Kavramın Tari̇hi,̇ Teori̇ ler Ve Tüketi̇ci̇ 

Davranışları Bağlamında Bi̇r Li̇teratür İncelemesi̇. İnönü Üniversitesi Uluslararası 
Sosyal Bilimler Dergisi, 11(2), 580-613. https://doi.org/10.54282/inijoss.1121405

Tanyu, H. (1968). Türklerde Taşla İlgili İnançlar. Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Yayınları.
Temizer Güneş, M., & Ayyıldız, A. (2022). Sosyolojik Bir Gerçeklik Olarak Türk Mitolojisi 

ve Sanata Yansımaları. STAR Sanat ve Tasarım Araştırmaları Dergisi, 3(5), 111-135.
Tomar, C. (2000). İbnü’l-Fakīh. İçinde TDV İslâm Ansiklopedisi (C. 21). TDV Yayınları. htt-

ps://islamansiklopedisi.org.tr/ibnul-fakih
Tunç, E. (2024). X. Yüzyıl Arap Seyahatnamelerinde Türk Mitolojisinin İzleri. Akademik Dil 

ve Edebiyat Dergisi, 8(2), 708-726. https://doi.org/10.34083/akaded.1501628
Uraz, M. (1994). Türk Mitolojisi (2. bs). Düşünen Adam Yayınları.
Usta Demirlikan, Y. (2022). Türk Mi̇toloji̇si̇ni̇n Yer Alti Kötücüsü ’Erli̇k Han’. Düşünce Dün-

yasında Türkiz, 7(39), 73-86.
Usta, İ. (2019). İslâm Öncesi Arap Mitolojisi. Ankara Okulu Yayınları.
Yeşil, S. (2020). Türk ve Arap Mitolojisinin Ortak ve Özgün Figürleri. Şırnak Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 11(24), 368-392. https://doi.org/10.35415/sirnakifd.693513



125T D G A K

TÜRK İSLAM EDEBIYATINDA NÂBÎ’NIN HAYRIYYE’SINDE 
YER ALAN DINÎ UNSURLAR

Yusuf YILMAZ* 

Elmas Burcu KARATAŞ** 

Özet

Türk İslam edebiyatı, esasen dinî ögeleri bünyesinde barındıran ve bu unsurları ana mal-
zeme olarak kullanan bir edebiyat türüdür. Eserlerde sıkça yer alan dinî temalar, yüzyıllar bo-
yunca şekil bulmuş ve şairler, yazarlar eserlerini oluştururken İslamiyet’i ve İslamî düşünceleri 
temel almışlardır. Bu bağlamda, XVII. yüzyıl divan şairlerinden Nâbî’nin yazdığı Hayriyye 
mesnevisi önemli bir örnektir. Hayriyye, bir babanın oğluna yol gösterme amacı güderek ya-
zılmış, İslam dini çerçevesinde şekillenen bir eserdir. Şairin dinî unsurlar üzerinden oğluna 
öğütler vermesi, eserin dinî bir rehber olarak toplumun gençlerine hitap etmesini sağlamıştır. 
Nâbî, eseri yazarken dini kavramlardan, özellikle Kur’an-ı Kerim ve diğer dinî metinlerden 
yararlanmış ve bu eserinde, doğrudan dinî öğretileri aktarırken dolaylı bir anlatım kullanma-
mıştır. Hayriyye, dönemin toplumunun değerlerini yansıtan, özellikle Müslüman gençlere yö-
nelik bir eğitim anlayışını gösteren önemli bir kaynaktır. Bu çalışmanın temel amacı, Nâbî’nin 
eseri üzerinden, mesnevideki dinî unsurların nasıl kullanıldığını ve eserin dinî kaynaklardan 
nasıl beslendiğini incelemektir. Şairin, Kur’an ve diğer İslamî öğretileri eserinde nasıl ve hangi 
bağlamda kullandığı, metnin içeriğinde hangi dinî kavramların öne çıktığı detaylı şekilde analiz 
edilmiştir. Nâbî’nin Hayriyye’si, Türk İslam edebiyatının önemli bir yönünü, özellikle dinî ve 
tasavvufî unsurların edebiyat eserlerinde nasıl yer aldığını gösteren yalnızca bir edebi eser de-
ğil, aynı zamanda dönemin toplumsal değerler ve eğitim anlayışı hakkında da önemli bilgiler 
sunan bir metin olarak değerlendirilebilir.

Anahtar Kelimeler: Türk İslam Edebiyatı, Nâbî, Hayriyye, Dinî Unsurlar, İslami Öğretiler

* Doktora Öğrencisi, Yusuf Yılmaz, Dokuz Eylül Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İslam Tarihi ve 
Sanatları Ana Bilim Dalı, Türkiye, phdysfylmz@gmail.com,  ORCID ID: 0009-0006-2553-4828
** Doktor, Elmas Burcu Karataş, StClement’s University, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Eğitim Bilimleri Ana 
Bilim Dalı, Türkiye, elmasburcukaratas@gmail.com, ORCID ID: 0009-0002-1828-9637



126 T D G A K

Religious Elements in Nâbî’s Hayriyye in Turkish Islamic Literature

Abstract

Turkish Islamic literature is a type of literature that essentially contains religious ele-
ments and uses these elements as the main material. Religious themes, which frequently appear 
in the works, have taken shape over the centuries and poets and writers have based their works 
on Islam and Islamic thoughts. In this context, Hayriyye masnavi written by Nâbî, one of the 
seventeenth century divan poets, is an important example. Hayriyye is a work written by a fat-
her to guide his son and is shaped within the framework of Islam. The poet’s giving advice to 
his son through religious elements enabled the work to appeal to the youth of the society as a 
religious guide. Nâbî utilised religious concepts, especially the Holy Qur’an and other religious 
texts, and did not use indirect expression in this work while directly conveying religious teac-
hings. Hayriyye is an important source that reflects the values of the society of the period and 
shows an understanding of education especially for Muslim youth. The main purpose of this 
study is to examine how religious elements are used in the masnavi and how the work is fed by 
religious sources through Nâbî’s work. How and in what context the poet uses the Qur’an and 
other Islamic teachings in his work and which religious concepts are prominent in the content 
of the text are analysed in detail. Nâbî’s Hayriyye can be considered not only as a literary 
work that shows an important aspect of Turkish Islamic literature, especially how religious 
and mystical elements are included in literary works, but also as a text that provides important 
information about the social values and educational understanding of the period.

Keywords: Turkish Islamic Literature, Nâbî, Hayriyye, Religious Elements, Islamic 
Teachings



127T D G A K

1. GİRİŞ

Türk-İslam edebiyatı, İslamî değerlerin ve dinî unsurların edebi formlarla har-
manlanarak işlendiği, sanat ile didaktik öğretilerin bir araya getirildiği bir edebiyat ge-
leneğidir. Bu edebiyatın önemli temsilcilerinden biri olan Nâbî, XVII. yüzyıl Osmanlı 
şiirinde hikemî tarzın öncülerinden biri olarak kabul edilmektedir. Eserlerinde ahla-
ki ve dinî öğretileri merkeze alan Nâbî, özellikle didaktik ve nasihatnâme türündeki 
eserleriyle öne çıkmaktadır. Onun en bilinen eserlerinden biri olan Hayriyye, sadece 
bir baba tarafından oğluna yazılmış öğütler manzumesi değil, aynı zamanda İslamî 
eğitimin ve ahlaki yönlendirmelerin sistematik bir şekilde ele alındığı bir metin olarak 
değerlendirilmektedir. Bu çalışmanın amacı, Nâbî’nin Hayriyye adlı mesnevisinde yer 
alan dinî unsurları incelemek ve eserin İslamî kaynaklardan nasıl beslendiğini ortaya 
koymaktır. Hayriyye, Kur’an-ı Kerim, hadisler ve İslam düşüncesinin temel kavram-
ları doğrultusunda şekillenen bir öğüt kitabı niteliği taşımaktadır. Çalışmada, eserde 
geçen dinî unsurlar kategorilere ayrılarak incelenecek; özellikle Kur’an referansları, 
hadis alıntıları ve İslam ahlakına dair kavramlar detaylı bir şekilde ele alınacaktır.

2. NABİ’NİN HAYATI VE ESERLERİ

Şair Nâbî, 1642 yılında Urfa’da doğmuştur (Bilkan, 1997). Asıl adı Yusuf olup, 
ailesinin kökeni hakkında net bilgiler olmamakla birlikte, Hacı Gaffarzâdeler ailesine 
mensup olduğu düşünülmektedir. Soyunun, ilim ve irfan sahibi kişilerden oluştuğunu 
ifade eden beyitleri, onun nesebine olan vurgusunu göstermektedir (Yorulmaz, 1998). 
Nâbî, genç yaşlarında arzuhalcilik yaparak yazı yeteneğini geliştirmiştir. Bu dönemde 
Urfa mutasarrıfının dikkatini çekmiş ve onun tavsiyesiyle İstanbul’a gitmeye karar 
vermiştir (Kurtoğlu, 2008). Şair, İstanbul’u büyük bir beklentiyle arzular ve burada 
hayatına yeni bir yön vermek ister. İstanbul’a vardığında IV. Mehmed’in padişah ol-
duğu dönemde, Musahip Mustafa Paşa ile tanışarak onun divan kâtibi olmuştur. Bu 
sayede Osmanlı sarayında kendine yer edinmiş ve IV. Mehmed’in takdirini kazanarak 
padişahla yakın münasebetler kurmuştur (Bilkan, 1997).

Nâbî, 1675 yılında IV. Mehmed’in şehzadeleri II. Mustafa ve III. Ahmed’in 
sünnet düğünleri için yazdığı Sûr-nâme adlı eseriyle saraydaki konumunu güçlen-
dirmiştir (Yorulmaz, 1998). Ayrıca Lehistan seferine katılarak Kamaniçe Kalesi’nin 
fethine şahit olmuş ve bu zaferi Fetih-nâme-i Kamaniçe adlı eserinde anlatmıştır 
(Kaplan, 2015). Padişahın beğendiği bir beyiti kalenin kapısına işlenmiştir, bu da 
onun dönemin yönetimi tarafından ne denli takdir edildiğini göstermektedir. 1678 
yılında hacca gitmek isteyen Nâbî, padişahtan izin alarak kutsal topraklara doğru 



128 T D G A K

yola çıkmıştır. Yol boyunca ziyaret ettiği yerleri ve bu manevi yolculuğun detaylarını 
Tuhfetü’l-Haremeyn adlı eserinde kaleme almıştır (Kalkımış, 1988). Hac dönüşünde 
İstanbul’da çeşitli görevlerde bulunmuş, ancak zamanla Musahip Mustafa Paşa’nın 
kethüdalık görevinden ayrılarak uzlete çekilmeyi tercih etmiştir (Kaplan, 2015).

Şairin hayatındaki dönüm noktalarından biri, Musahip Mustafa Paşa’nın sür-
gün edilmesiyle gerçekleşmiştir. Ona duyduğu vefayı son ana kadar göstermiş, ancak 
paşanın ölümüyle İstanbul’da kendisine sunulan himayeyi kaybetmiştir (Karahan, 
1953). Bunun üzerine uzun yıllar kalacağı Halep’e yerleşmiştir. Burada evlenmiş ve 
devletin sağladığı maaşla rahat bir yaşam sürmüştür. 1694 yılında oğlu Ebu’l Hayr 
Mehmed Çelebi doğmuş, bu vesileyle Hayriyye adlı mesnevisini kaleme almıştır. Bu 
eser, yalnızca oğluna değil, aynı zamanda dönemin gençlerine yol gösterici nitelikte 
bir nasihat-nâme olarak kabul edilmektedir (Bilkan, 2007). Halep yıllarında siyasi 
gelişmeleri yakından takip eden Nâbî, II. Mustafa’nın tahta çıkışıyla ona bir Cülûsi-
ye sunarak tekrar siyasi alanda görünür olmuştur. Ancak Çorlulu Ali Paşa’nın sadra-
zamlığı döneminde devletten aldığı maaş kesilmiş, bu durum onun İstanbul’a dönme 
isteğini artırmıştır (Karahan, 1953). 1710 yılında, Baltacı Mehmed Paşa’nın sadarete 
geçmesiyle İstanbul’a geri dönmüş, burada büyük bir takdirle karşılanmıştır. Ancak 
1712 yılında, yetmiş iki yaşında İstanbul’da vefat etmiştir. Mezarı, Karacaahmet’teki 
Miskinler mezarlığındadır (Pala, 2013).

Nâbî, Osmanlı edebiyatında hikemî şiirin en önemli temsilcilerinden biri ola-
rak kabul edilmektedir. Şiirlerinde aşk ve hayal dünyasından ziyade ahlakî öğütlere 
ve hikmetli söylemlere yer vermiştir (Kabaklı, 2002). Lirik şiir yerine didaktik bir 
üslup benimsemiş, özellikle Hayriyye ve Hayrâbâd gibi eserlerinde bu yönünü öne çı-
karmıştır (Mengi, 1987). Şair, şiirin temelinde hikmetin olması gerektiğini savunmuş 
ve eserlerinde atasözlerine, halk deyimlerine geniş yer vererek bu ifadelerin edebî 
literatürde canlı tutulmasını sağlamıştır (Yorulmaz, 1996). Ona göre, bir şair, şiirlerini 
sadece mecazlarla kurmamalı, aynı zamanda hakikati de dile getirmelidir (Mengi, 
1987). Bu görüşünü eserlerinde sıkça vurgulamıştır.

Eserlerine bakıldığında, Nâbî’nin divan şiirine önemli katkılarda bulunduğu 
görülmektedir. Türkçe ve Farsça divanları, klasik şiirin farklı yönlerini sergileyen 
önemli metinlerdir (Kaplan, 2015). Sebeb-i Nazm-ı Nasîhat-nâme isimli şiirinde

…

Kâviş-i tîşe-i endîşe ile



129T D G A K

Kâvgâr-ı kalem-i tîşe ile

Çıkarup maʻden-i dilden yek-ser

Rişte-i nazma çeküp tâze güher

Eyledüm nazm-ı nasîhat tahrîr

Ki ide dîde-i idrâki karîr

… 

“...Kulağına küpe olsun diye, gönül madeninden çıkardığım incileri nazım 
ipliğine dizdim…” diyen Nâbî’nin anlatımının derinliği gözler önüne serilmektedir 
(Kaplan, 1995).

Hayriyye, nasihat-nâme türünün Osmanlı edebiyatındaki en önemli örnekle-
rinden biri olarak kabul edilir. Hayrâbâd, Ferîdüddîn Attâr’ın İlâhinâme adlı eserinden 
esinlenerek yazılmış bir mesnevidir. Sûr-nâme, Osmanlı sarayındaki önemli bir sün-
net düğününü detaylarıyla anlatırken, Fetih-nâme-i Kamaniçe savaş anlatılarının ede-
bî bir örneğini oluşturur (Mengi, 2008). Tuhfetü’l-Haremeyn, dönemin hac seyahatle-
rini betimleyen önemli bir eserdir ve hac yolculuğunun hem manevi hem de kültürel 
boyutunu yansıtır (Coşkun, 2002). Bunların dışında, Zeyl-i Siyer-i Veysî, Veysî’nin 
yarım kalan Hz. Peygamber’in hayatını anlatan eserine bir ek niteliğindedir. Münşeat 
ise şairin özel ve resmi mektuplarından oluşmaktadır (Kaplan, 2015).

Nâbî’nin edebî mirası, Osmanlı şiirinde hikemî üslubun gelişimine büyük 
katkılar sağlamıştır. Onun takipçileri arasında Bosnalı Alaaddin Sâbit, Seyyid Vehbi, 
Çelebizâde Âsım, Koca Râgıp Paşa, Fitnat Hanım ve Sünbülzâde Vehbi gibi isimler 
yer almaktadır (Yorulmaz, 1998). Şiir anlayışı, daha sonraki yüzyıllarda da etkisini 
sürdürmüş ve özellikle 18. yüzyılın edebî zevkine yön vermiştir. Onun edebiyat dün-
yasında bıraktığı iz, sadece eserleriyle değil, aynı zamanda geliştirdiği hikemî üslup 
sayesinde edebî geleneğe kazandırdığı yeni bakış açılarıyla da değerlendirilmelidir.

3. HAYRİYYE’NİN DİNİ UNSURLAR AÇISINDAN İNCELENMESİ

Nâbi’nin Hayriyye adlı eseri, Osmanlı edebiyatının önemli nasihatnâmelerin-
den biri olarak değerlendirilmekte ve özellikle din eğitimi açısından dikkate değer 
unsurlar barındırmaktadır. Şair, bu eseri oğlu için yazdığını açıkça belirtmiş, öğütleri-
nin sadece bir bireye değil, topluma da rehberlik etmesi gerektiği anlayışıyla hareket 
etmiştir. Dönemin sosyal ve siyasal yapısını göz önünde bulundurarak kaleme aldığı 



130 T D G A K

bu eser, yalnızca bireysel ahlaki gelişimi değil, aynı zamanda toplum düzeninin ko-
runmasını hedeflemektedir. Hayriyye, içerik bakımından geniş bir yelpazeye sahip 
olup, dini ve ahlaki öğretileri sistematik bir şekilde ele almaktadır.

Eserin yazılış sebebi, Nâbi’nin ileri yaşta çocuk sahibi olmasıyla doğrudan 
ilişkilidir. Oğlu Ebu’l Hayr Mehmet’in eğitimine yönelik duyduğu kaygılar, Halep’te 
bulunmanın çocuğun yetişmesi üzerindeki olası olumsuz etkileri ve sahip olduğu bilgi 
birikimini oğluna aktarma arzusu, eserin temel motivasyonunu oluşturmaktadır. Nâbi, 
oğlunun bu eseri bir rehber olarak yanında taşımasını ve öğütlerini kulağına küpe yap-
masını istemiştir. Bu durum, Osmanlı toplumunda eğitimin yalnızca bilgi aktarmaya 
değil, aynı zamanda ahlaki ve dini değerleri kazandırmaya yönelik bir süreç olarak 
görüldüğünü göstermektedir (Kaplan, 1995).

Eser, içerik açısından incelendiğinde İslam’ın temel öğretilerini açıklayan bö-
lümler içermektedir. İslam’ın beş şartı, Allah’a bağlılık, namaz, oruç, hac ve zekât 
gibi konular ayrıntılı bir şekilde ele alınmıştır. Ancak, eserin eğitim açısından en dik-
kat çekici yönü, bunları sadece dini bir yükümlülük olarak değil, bireyin toplumsal 
hayatta nasıl bir duruş sergilemesi gerektiğine dair bir rehber olarak sunmasıdır. Nâbi, 
bireyin hem kendisini geliştirmesi hem de toplum içinde doğru bir yer edinmesi için 
dinin emirlerine uymasının gerekliliğini vurgulamaktadır. Bu bağlamda, ilmin ve hik-
metin önemine de geniş bir yer ayırmaktadır. Sadece dini ilimlerin değil, tıp gibi insan 
hayatına doğrudan etki eden bilimlerin de öğrenilmesi gerektiğini belirtmektedir.

Nâbi, devlet yönetimi ve toplumsal düzenle ilgili görüşlerini de esere yansıt-
mıştır. Osmanlı Devleti’nin içinde bulunduğu dönemin karmaşıklığı, adaletsizlikler 
ve liyakat yerine kayırmacılığın yaygınlaşması gibi meseleler, Hayriyye’de ele alınan 
konular arasındadır. Devlet kademelerinde menfaatin ön plana çıkması ve ahlaki de-
ğerlerin göz ardı edilmesi, şairin sert eleştirilerine konu olmuştur. Bu eleştiriler yal-
nızca bireylere yönelik değildir, aynı zamanda yöneticilere de hitap etmektedir. Adil 
olmanın, halka zulmetmemenin ve makam-mevki hırsından uzak durmanın önemini 
vurgulayan Nâbi, ideal bir devlet yönetimi anlayışını sunmaktadır (Güngör, 1988).

Sosyal hayat açısından bakıldığında, Nâbi’nin bireyin tutum ve davranışlarına 
dair çeşitli öğütler verdiği görülmektedir. İnsan ilişkilerinde dürüstlük, tevazu ve ka-
naatkârlık gibi erdemler ön plana çıkarılmış, dedikodu, yalancılık ve gösterişten uzak 
durulması gerektiği belirtilmiştir. Nâbi’nin bu konularda sergilediği yaklaşım, Osmanlı 
toplumunda ahlaki değerlerin bireyin sosyal statüsünden bağımsız olarak önemsendi-



131T D G A K

ğini göstermektedir. Özellikle, toplum içinde yaygın olan bazı davranışları eleştirmesi 
ve bunlardan kaçınılması gerektiğini belirtmesi, eserin sadece bireysel ahlakı değil, 
toplumsal düzeni korumaya yönelik bir işlevi olduğunu da ortaya koymaktadır.

Eserin dil ve anlatım yönü değerlendirildiğinde, halkın anlayabileceği sade bir 
üslubun tercih edildiği görülmektedir. Öğütlerin etkili olabilmesi için bazen mizahi 
öğelerden ve alaycı bir anlatımdan yararlanılmıştır. Bu yönüyle eser, okuyanı sıkma-
dan, eğlenceli ve düşündürücü bir biçimde öğütler sunmaktadır. Ayrıca, eser sistema-
tik bir yapıya sahiptir. Mukaddime kısmında Allah’ın birliği, evrenin yaratılışı ve Hz. 
Muhammed’in yüceliği gibi konular işlendikten sonra, doğrudan bireye yönelik öğüt-
ler sıralanmıştır. Böylelikle, öğütlerin dinî çerçeve içerisinde sunulması sağlanmış ve 
bireyin davranışlarıyla inancı arasındaki bağlantı güçlü bir şekilde kurulmuştur.

Eğitim açısından değerlendirildiğinde, Hayriyye’nin temel amacının bireyi 
şekillendirmek olduğu görülmektedir. Eğitimin, bireyin sosyal hayata hazırlanması 
süreci olarak tanımlandığı göz önünde bulundurulduğunda, Nâbi’nin de eserini bu 
doğrultuda kaleme aldığı söylenebilir. Bireyin sahip olması gereken ahlaki ve sosyal 
nitelikler eserde detaylı bir şekilde ele alınmış, iyi bir insanın nasıl olması gerektiği 
somut örneklerle anlatılmıştır. Nâbi’nin eğitim anlayışı, bireyin yalnızca bilgi sahibi 
olmasını değil, aynı zamanda karakter gelişimini de içermektedir. Dolayısıyla, Hay-
riyye, ahlaki eğitim açısından önemli bir metin niteliği taşımaktadır.

3.1. Mukaddime ve Peygamber Sevgisi

Eserde Hz. Muhammed’e duyulan derin sevgi ve ona duyulan saygının sanat-
sal bir biçimde ifadesi dikkat çekmektedir. Bu bağlamda, Nâbî’nin naatı, geleneksel 
divan şiiri içinde peygamber sevgisini ve onun üstün vasıflarını anlatan önemli bir 
metin olarak öne çıkmaktadır. Divan edebiyatında Hz. Peygamber’in övüldüğü şiirle-
re naat denilmektedir ve bu tür, edebi geleneğimizde önemli bir yer tutmaktadır (İsen, 
2005). Nâbî’nin Hayriyye’sinde yer alan naat bölümü de bu geleneğe uygun şekilde, 
ayetlerden ve hadislerden referanslarla Hz. Peygamber’in yüceliğini vurgulamakta-
dır. Şair, Hz. Peygamber’i tasvir ederken, onu “sultân-ı serîr-i âlem” (âlem tahtının 
sultanı), “rûh-ı cihân” (cihanın ruhu), “gevher-i mâ-hasal” (engin bir denizden do-
ğan inci) gibi metaforlarla anlatmaktadır. Bu ifadeler, sadece bir övgü unsuru değil, 
aynı zamanda İslam tasavvufunda Hz. Peygamber’in yaratılışın merkezinde olduğu 
inancına dayanan bir anlatım biçimidir. Nâbî, Hz. Peygamber’in nurunu “kandîl-i ka-
der” (kader kandili), onun yaratılış gayesini ise “gâyet-i gâiye-i nakş-ı zuhûr” (varlık 
sahnesinde zuhur eden en yüce gaye) olarak tanımlamaktadır. Bu tür benzetmeler, 



132 T D G A K

divan edebiyatında hem dini hem de sanatsal bir anlatım tarzı olarak sıkça kullanılan 
unsurlar arasındadır.

Nâbî’nin Hz. Peygamber’i anlatırken kullandığı ifadeler, tasavvufi termino-
lojinin etkisini açıkça göstermektedir. Özellikle “nûr” kavramı, onun yaratılışın baş-
langıcındaki yeriyle ilişkilendirilmekte ve bu bağlamda Nur-i Muhammedî anlayışına 
işaret etmektedir. Hz. Peygamber’in “hükm-fermâ-yı nigîn-i Levlâk” (Levlâk mührü 
ile hükmeden) olarak nitelendirilmesi, onun yaratılışın sebebi olduğu inancını yan-
sıtmaktadır. “Levlâk” hadisi, “Sen olmasaydın, felekleri yaratmazdım” şeklinde yo-
rumlanan bir kutsi hadistir ve Hz. Peygamber’in varlığının, tüm yaratılışın ana sebebi 
olduğu düşüncesini desteklemektedir (Güler, 2006). Benzer şekilde, “miftâhü’l-Cen-
net” (cennetin anahtarı) ve “miftâhü’r-rahmet” (rahmetin anahtarı) gibi kavramlar, 
onun ilahi rahmetin en önemli temsilcisi olduğu inancını ifade etmektedir.

Eserde Hz. Peygamber’in isimleri ve sıfatları yalnızca kelime düzeyinde değil, 
harflerle de sembolize edilmiştir. Özellikle “mîm” harfi, Hz. Muhammed’in isimlerin-
de yer alması sebebiyle tasavvuf literatüründe büyük bir anlam taşımaktadır. “Göri-
nüp devre-i mîm-i sermed / Oldı mevcûd-ı ehadden Ahmed” beyti, Hz. Peygamber’in 
varlığının ilahi bir düzene işaret ettiğini ve onun isimlerinin bir hikmet taşıdığını ifade 
etmektedir. Harfler, divan edebiyatında sıkça kullanılan edebi unsurlardan biri olup, 
Hz. Peygamber’in isimleriyle ilişkilendirilerek ona atfedilen kutsal anlamları pekiş-
tirmektedir. Nâbî, Hayriyye’de yer alan naatında, Hz. Peygamber’in ilahi rahmetin en 
üstün temsilcisi olduğu fikrini hem metaforlarla hem de edebi imgelerle başarılı bir 
şekilde ifade etmiştir.

3.2. İslam’ın Beş Şartı Bağlamında İnceleme

İslam’ın şartları, bireyin hem inanç hem de ibadet boyutunda Allah’a olan tes-
limiyetini ifade etmektedir. Bu şartların ilki olan Kelime-i Şehâdet, Allah’ın varlığı ve 
birliğine inanmayı ve Hz. Muhammed’in peygamberliğini kabul etmeyi içermektedir. 
Nâbî, bu inancı yalnızca dil ile ikrar edilen bir unsur olarak değil, aynı zamanda bire-
yin ruhsal ve toplumsal yaşantısına yön veren temel bir kavram olarak ele almaktadır. 
Şair, iman ile İslam’ın iç içe geçtiğini ve bu iki kavramın bireyin dini kimliğini şekil-
lendiren unsurlar olduğunu vurgulamaktadır (İsfahânî, 2012). Tevhid inancı, Müslü-
manın hayatını biçimlendiren en temel unsur olup, bireyin kendisini Allah’a adama-
sını ve yalnızca O’na yönelmesini sağlamaktadır (Topaloğlu, 2013). Bu bağlamda, 
Nâbî’nin eserinde Kelime-i Şehâdet’in bir iman beyanı olmasının ötesinde, bireyin 
Allah ile olan ilişkisini derinleştiren bir öğreti olarak ele alındığı görülmektedir.



133T D G A K

İslam’ın ikinci şartı olan namaz, bireyin günlük hayatında Allah’a olan bağ-
lılığını en somut biçimde ifade ettiği ibadettir. Nâbî, namazı hem bireysel bir ibadet 
hem de insanın ruhsal disiplinini geliştiren bir unsur olarak değerlendirmektedir. Şair, 
namazın bireyin Allah ile iletişimini sağlayan en güçlü ibadet olduğunu vurgulayarak, 
onun müminin miracı olduğu düşüncesini öne çıkarmaktadır (Buhârî). Namaz, bireyin 
dünyevi sorumlulukları içinde manevi bir denge kurmasını sağlamakta ve toplumsal 
düzende birliktelik bilincini geliştirmektedir (Sönmez, 2016). Nâbî, oğluna verdiği 
öğütlerde namazın temizlenme ve arınma sürecinde de önemli bir yere sahip olduğu-
nu ifade etmektedir. Bu bağlamda, namazın insanı günahlardan uzaklaştırdığı ve onun 
manevi huzurunu pekiştirdiği düşüncesi ön plana çıkmaktadır.

Oruç ibadeti, bireyin nefis terbiyesini ve irade gücünü geliştiren önemli bir 
ibadet olarak kabul edilmektedir. İslam’da oruç, bireyin dünyevi istek ve ihtiyaçlarını 
belirli bir süre boyunca sınırlayarak manevi arınmaya yönelmesini amaçlamaktadır. 
Nâbî, bu ibadeti bireyin kendini denetleme mekanizması olarak görmekte ve oru-
cun yalnızca bedensel açlık olmadığını, aynı zamanda dilin ve düşüncelerin de arın-
dırılması gerektiğini vurgulamaktadır (Ayiş, 2016). Oruç, bireyin fiziksel ve ruhsal 
dengesini sağlamasında önemli bir rol oynamaktadır. Şair, oğluna bu ibadeti tavsiye 
ederken, onun bireyi kötülüklerden koruyan ve Allah’a daha yakın hissettiren bir ey-
lem olduğunu dile getirmektedir. Bu bağlamda, oruç bireyin iradesini güçlendiren ve 
manevi huzurunu artıran bir ibadet olarak ele alınmaktadır.

Hac ibadeti, İslam’ın beş şartı arasında toplumsal boyutu en belirgin olan iba-
detlerden biridir. Hac, Müslümanların bir araya gelerek aynı ritüelleri yerine getirdiği, 
bireysel arınmanın yanında kolektif bir kimlik inşasının da gerçekleştiği bir ibadet 
olarak önem kazanmaktadır (Harman, 2012). Nâbî, haccı bireyin Allah’a olan sada-
katini somutlaştıran bir ibadet olarak değerlendirmektedir. Hac, bireyin dünya haya-
tındaki geçiciliğini hatırlatan ve onu ilahi hakikate yönlendiren bir deneyim olarak 
görülmektedir (Özel, 2011). Şair, oğluna bu ibadetin Müslümanlar arasındaki daya-
nışmayı ve birlik ruhunu pekiştirdiğini hatırlatarak, onu hac ibadetinin maneviyatına 
davet etmektedir.

Son olarak, zekât ibadeti bireyin mal varlığını paylaşarak toplumsal dengeyi 
sağlamasını amaçlamaktadır. Zekât, bireyin dünya nimetlerine karşı sorumluluğunu 
hatırlatan ve toplumdaki ekonomik adaleti tesis eden bir ibadettir. Nâbî, bu ibadeti 
yalnızca bir maddi yardım değil, aynı zamanda bireyin ruhsal arınma sürecinin bir 
parçası olarak ele almaktadır (Karaağaç, 2012). Zekât, bireyin sahip olduğu nimetleri 



134 T D G A K

başkalarıyla paylaşarak toplumsal dayanışmayı güçlendirdiği bir mekanizma olarak 
değerlendirilmektedir. Şair, oğluna verdiği öğütlerde bu ibadetin, kişinin malını bere-
ketlendirdiğini ve onu manevi olarak güçlendirdiğini vurgulamaktadır.

3.3. İslam Ahlakının Teşvik Ettiği Değerler Üzerine Bir İnceleme

Nabi, eserde mükemmel bir Müslümanın sahip olması gereken nitelikleri de-
taylandırarak, bu vasıfların hem bireysel hem de toplumsal yaşantıya olumlu katkılar 
sunduğunu vurgulamaktadır. Kâmil müminin sahip olması gereken ilkeler arasında 
güzel ahlak, doğruluk, güvenilirlik, hoşgörü, affedicilik, sabır, şükür, kanaatkârlık, iyi 
komşuluk ilişkileri, misafirperverlik, yardımseverlik ve ihtiyatlı olmak gibi unsurlar 
yer almaktadır. Bu ilkeler, Kur’an-ı Kerim ve hadislerle temellendirilmiş olup Nabi 
tarafından şiirsel bir dille ele alınmıştır.

Güzel ahlak, İslam’ın en temel erdemlerinden biri olarak kabul edilmektedir. 
Nabi, müminin doğruluk ve güvenilirlik ilkelerine bağlı kalması gerektiğini vurgu-
lamaktadır. Hz. Peygamber’in, “Beni Hud suresi ihtiyarlattı” hadisi, doğruluğun ne 
denli önemli bir ilke olduğunu göstermektedir. Kur’an-ı Kerim’de de “Ey iman eden-
ler! Allah’tan korkun ve doğrularla beraber olun.” (Tevbe, 9/119) buyurularak, mü-
minin doğruluk üzere olması emredilmiştir. Doğruluk, bireyin güvenilir bir şahsiyet 
olmasını sağlamakta ve toplum içinde itibarını artırmaktadır. Müslüman, elinden ve 
dilinden kimsenin zarar görmediği bir kişi olarak tanımlanmalıdır. Aynı zamanda af-
fedicilik, öfkeyi bastırma ve insanları bağışlama erdemi, İslam ahlakının temel unsur-
larındandır. Kur’an-ı Kerim, “Öfkelerini yutarlar ve insanları affederler” buyurarak, 
affetmenin müminin ayrılmaz bir özelliği olduğunu belirtmektedir.

Sabır da müminin sahip olması gereken önemli bir vasıftır. Sabır, hem ibadet-
lerde hem de karşılaşılan zorluklar karşısında gösterilmesi gereken bir tutum olarak 
ele alınmaktadır. Kur’an, “… Yalnız sabredenlere mükâfatları hesapsız ödenecektir.” 
(Zümer, 39/10) buyurarak, sabrın ebedi bir karşılığı olduğunu ifade etmektedir. Nabi, 
sabrı mutluluğa ulaşmanın bir anahtarı olarak görmekte ve sabır sayesinde düşman-
ların dost, yol kesenlerin ise yol gösteren olabileceğini dile getirmektedir. Böylece 
sabır, yalnızca pasif bir bekleyiş değil, aynı zamanda bireyi olgunlaştıran, toplumsal 
barışı sağlayan bir mekanizma olarak değerlendirilmektedir.

Şükür de kâmil müminin özelliklerinden biri olarak vurgulanmaktadır. Kur’an, 
“… Eğer şükrederseniz, elbette size (nimetimi) artıracağım...” (İbrahim, 14/7) bu-
yurarak şükrün, nimetin devamı için bir gereklilik olduğunu belirtmektedir. Nabi, 



135T D G A K

yalnızca maddi nimetlere değil, ahlaki olgunluğa sahip olmayı da şükrün bir sebebi 
olarak değerlendirmektedir. Gerçek şükrün yalnızca sözle değil, fiili olarak da ye-
rine getirilmesi gerektiğini ifade etmektedir. İnsanlara teşekkür etmeyen bir kişinin 
Allah’a da şükretmeyeceğini belirten Hz. Peygamber’in sözü, toplumsal ilişkilerde 
şükrün önemini ortaya koymaktadır.

Kanaatkârlık ise dünya nimetlerine karşı dengeli bir yaklaşımı temsil etmek-
tedir. Nabi, açgözlülüğün insanı küçük düşüreceğini ve rızkın Allah tarafından takdir 
edildiğini ifade etmektedir. Hz. Peygamber’in “Gerçek zenginlik, mal çokluğu değil, 
gönül tokluğudur.” hadisi, kanaatkârlığın bireyin huzuru açısından ne denli önemli 
olduğunu göstermektedir. Nabi, gelir ve giderin dengeli olması gerektiğini, israf ve 
gereksiz harcamalardan kaçınılması gerektiğini ifade ederek, ekonomik sıkıntılarla 
karşılaşmamak için tedbirli olunmasını tavsiye etmektedir.

İyi komşuluk ilişkileri de müminin toplumsal hayatındaki önemli erdemlerin-
den biri olarak kabul edilmektedir. Kur’an-ı Kerim, “…yakın komşuya, uzak komşu-
ya,… iyilik yapın” (Nisa, 4/36) buyurarak komşuluk ilişkilerine önem vermekte, Hz. 
Peygamber ise “Cebrail, komşuya iyilik etmeyi o kadar tavsiye etti ki, onu komşuya 
mirasçı kılacağını sandım” buyurarak, komşuluk hukukuna dikkat çekmektedir. Nabi, 
komşulara kem gözle bakmamayı, onlara yardımcı olmayı, zor durumda kaldıklarında 
destek vermeyi öğütlemektedir.

Misafirperverlik de İslam kültüründe önemli bir yere sahiptir. Hz. Peygamber, 
“Misafirlik üç gündür, bundan sonrası sadakadır” buyurarak, misafire gösterilecek ikra-
mın belirli bir sınırı olduğunu ifade etmektedir. Nabi, misafiri hoş tutmayı, kaba davran-
mamayı, mümkün olduğunca ona yardımcı olmayı tavsiye etmektedir. Misafirin gönlü-
nü hoş tutmanın bir insanlık vazifesi olduğunu belirterek, ev sahibinin misafiri güzel bir 
şekilde ağırlamasının, İslam ahlakının önemli bir göstergesi olduğunu dile getirmektedir.

Yardımseverlik de Nabi’nin önem verdiği konular arasında yer almaktadır. 
Kur’an-ı Kerim, “Yetimi incitme, senden bir şey isteyeni azarlama” buyurarak, yardı-
ma muhtaç kişilere karşı duyarlı olunmasını emretmektedir. Nabi, yoksullara yardım 
etmeyi, onların ihtiyaçlarını gidermeyi, açları doyurmayı, sadaka vermeyi en faziletli 
davranışlardan biri olarak görmektedir. Ona göre, bir açın doyurulması her gün nafile 
oruç tutmaktan ve her yıl Kâbe’yi ziyaret etmekten daha kıymetlidir.

Az ve anlamlı konuşmak da müminin özelliklerinden biridir. Kur’an, “İnsan 
hiçbir söz söylemez ki, yanında onu gözetleyen ve kayda geçiren bir melek hazır 



136 T D G A K

bulunmasın” buyurarak, konuşmalarda dikkatli olunmasını öğütlemektedir. Nabi, 
kısa ve öz konuşmayı, sözün değerli olmasını, gereksiz konuşmalardan kaçınılmasını 
tavsiye etmektedir. Sözü ne zaman söyleyeceğini bilmenin ve susmanın da bir erdem 
olduğunu dile getirmektedir.

Son olarak, tevazu ve kibirden uzak durmak, İslam ahlakında önemli bir yere 
sahiptir. Kur’an, “Yeryüzünde böbürlenerek dolaşma.” (İsra, 17/37) buyurarak, gu-
rurun ve büyüklenmenin insanı helake götüren bir vasıf olduğunu ifade etmektedir. 
Nabi, tevazu sahibi olmayı, böbürlenmemeyi, gösterişten kaçınmayı ve insanlarla 
uyum içinde yaşamayı tavsiye etmektedir.

3.4. İslam Ahlakının Yerdiği Davranışlar Üzerine Bir İnceleme

Hayriyye adlı eserde Nabi, İslam ahlakına aykırı görülen kötü ahlaki özellikle-
ri ele alarak toplumsal huzuru bozabilecek bu olgulara dikkat çekmiştir. Bu bağlam-
da kibir, alaycılık, dedikodu, yalan söyleme, müzevercilik (ara bozuculuk), içki ve 
uyuşturucu kullanımı gibi birçok kötü alışkanlık üzerinde durmuş ve bireylerin bu tür 
davranışlardan kaçınması gerektiğini vurgulamıştır. Nabi’nin ele aldığı konular hem 
bireysel hem de toplumsal ahlak açısından büyük önem taşımaktadır.

İslam’da kibir yasaklanmış ve tevazu teşvik edilmiştir. Kibirden kaynaklanan 
alaycılık ve başkalarını küçümseme, Kur’an’da ve hadislerde hoş karşılanmamıştır. 
Hucurat suresinde, insanların birbirlerini alaya alıp küçümsememeleri gerektiği ifade 
edilmiştir (Hucurat, 49/11). Nabi de alay etmenin ve başkalarının kusurlarını yüzle-
rine vurmanın çirkin olduğunu vurgulamış, özellikle hiciv şiirlerinden kaçınılmasını 
öğütlemiştir. Ona göre hiciv, dostlar arasında kırgınlık yaratır ve bilgelikle bağdaş-
maz. Bu nedenle insanlar, sözlerinde güzellik ve nezaket gözetmelidir.

Dedikodu da İslam ahlakında reddedilen bir davranış olarak görülmektedir. 
Kur’an’da “Birbirinizin kusurunu araştırmayın. Biriniz diğerinizi arkasından çekiş-
tirmesin. Biriniz, ölmüş kardeşinin etini yemekten hoşlanır mı?” (Hucurat, 49/12) 
buyrularak, dedikodu ölmüş kardeşinin eşini yemek kadar çirkin bir davranış olarak 
nitelendirilir. Nabi, dedikodunun bireyin güvenilirliğini zedelediğini ve sosyal ilişki-
lerini olumsuz etkilediğini belirtmiştir. Hz. Peygamber de dedikodunun, kişinin sev-
mediği bir özelliğini arkasından söylemek olduğunu, eğer söylenen şey doğru değilse 
bunun iftira sayılacağını ifade etmiştir (Müslim, Birr, 32). Nabi, dedikodunun kişiyi 
güvenilir olmaktan uzaklaştıracağını ve sosyal ilişkilerini zedeleyeceğini belirtmiştir. 
Dedikoducunun dostlarının bile kendisinden nefret edeceğini ve toplum içinde kötü 



137T D G A K

anılacağını ifade etmiştir. Bu nedenle Nabi, bireylerin kendilerini ve çevrelerini bu tür 
zararlı alışkanlıklardan uzak tutmalarını istemiştir.

Müzevercilik, yani ara bozuculuk ve laf taşımak da İslam’da hoş görülmemiş-
tir. Kur’an’da sürekli laf taşıyan ve insanların kusurlarını araştıran kimselere itibar 
edilmemesi gerektiği ifade edilmiştir (Kalem, 68/11). Hz. Peygamber de laf taşıyan-
ların cennete giremeyeceğini belirtmiştir (Buhari, Edeb 49-50). Nabi, bu tür kişilerin 
toplumda fitne ve huzursuzluk yarattığını ve onların güvenilir olmadığını vurgulamış-
tır. Laf taşıyanların konuşmalarının bir emanete ihanet niteliğinde olduğunu söylemiş, 
bu tür insanlarla ilişki kurulmaması gerektiğini belirtmiştir.

Yalan söylemek ve yalan yere yemin etmek, İslam’da haram kılınan davranış-
lardandır. Kur’an’da, inananların yalan sözlerden kaçındıkları belirtilmiştir (Furkan, 
25/72). Hz. Peygamber de yalancılığı münafıklık alametlerinden biri olarak değerlen-
dirmiştir. Nabi de yalanı, her türlü kötülüğün kaynağı olarak görmüş, akıllı ve erdemli 
kişilerin asla yalana başvurmayacağını belirtmiştir. Ayrıca yalan yere yemin etmenin 
de kişinin güvensiz ve itibarsız biri olarak anılmasına neden olacağını ifade etmiştir.

İçki ve uyuşturucu kullanımı da hem bireysel hem de toplumsal açıdan büyük 
zararlar doğurduğu için İslam’da yasaklanmıştır. Kur’an’da “Ey iman edenler! İçki, 
kumar, dikili taşlar ve fal okları ancak şeytan işi birer pisliktir; bunlardan uzak durun 
ki kurtuluşa eresiniz.” (Maide, 5/90) buyurulmuştur. Hz. Peygamber de her sarhoş 
edici maddenin haram olduğunu ifade etmiştir (Buhari, Edeb, 80; Müslim, Eşribe, 
73). Nabi, içki ve uyuşturucu kullanımının insanın şeref ve haysiyetini zedelediğini, 
toplum içinde itibarsızlaştırdığını ve bireyleri kötü alışkanlıklara sürüklediğini belirt-
miştir. İçkinin insanları rezil edeceğini, kötü lakaplarla anılmalarına neden olacağını 
ve dostlukları bozacağını ifade etmiştir. Ayrıca, içki içenlerle tartışmanın faydasız ol-
duğunu, bu tür insanlarla muhatap olunmaması gerektiğini dile getirmiştir.

Oyun ve eğlenceye aşırı düşkünlük de Nabi tarafından eleştirilmiştir. Hz. Pey-
gamber, insanların zamanlarını iyi değerlendirmeleri gerektiğini vurgulamış ve boş 
vakitlerini israf etmemeleri gerektiğini belirtmiştir (Buhari, Rikak, 3; Tirmizi, Zühd, 
25). Nabi, müzik ve oyunların insan üzerinde etkili olduğunu kabul etmekle birlikte, 
bunların aşırıya kaçıldığında kişinin sorumluluklarını ihmal etmesine neden olacağını 
belirtmiştir. Tavla ve satranç gibi oyunlara aşırı bağlanmanın bireyleri gaflete düşü-
receğini, zamanlarını boşa harcayarak dini ve ahlaki görevlerinden uzaklaşmalarına 
neden olacağını ifade etmiştir.



138 T D G A K

Son olarak Nabi, idari ve adli görevler üstlenmenin getirdiği sorumlulukları 
da eleştirmiştir. Hz. Peygamber, yöneticilik makamına talip olunmaması gerektiğini 
ve bu görevin ehil kişilere verilmesi gerektiğini ifade etmiştir (Buhari, Ahkam, 5-6; 
Müslim, İmare, 13). Nabi, oğlunu devlet kademelerinde görev almaktan men etmiş, 
özellikle kadılık, müftülük ve belediye işleri gibi alanlardan uzak durmasını istemiş-
tir. Bu tür görevlerin ağır sorumluluklar taşıdığını, yetim hakkı yememek ve adaleti 
sağlamak gibi büyük yükümlülükler getirdiğini belirtmiştir. Nabi, özellikle vakıf iş-
leriyle ilgilenenlerin bu konularda hassas olmaları gerektiğini, aksi takdirde Allah ve 
Peygamberin düşmanı olabileceklerini ifade etmiştir.

Sonuç olarak, Nabi, ahlaki yozlaşmanın birey ve toplum üzerindeki olumsuz 
etkilerini gözler önüne sermekte, bireylerin bu tür kötü alışkanlıklardan uzak durma-
larını öğütlemektedir. İslam ahlakına uygun bir yaşam sürmenin huzurlu bir toplum 
oluşturmak adına önemli olduğunu vurgulamakta, eğitimin bu noktada kritik bir rol 
oynadığını ifade etmektedir.

SONUÇ

Bu çalışma, Nâbî’nin kaleme aldığı Hayriyye mesnevisinde yer alan dinî un-
surların, eserin didaktik ve toplumsal işlevi üzerindeki etkisini incelemiştir. Nâbî’nin 
eseri yalnızca bireysel ahlaki gelişim için bir rehber olma niteliği taşımakla kalma-
yıp, aynı zamanda Osmanlı toplumunun sosyal düzenini ve eğitim anlayışını yansıtan 
önemli bir kaynaktır. Eserde, Kur’an-ı Kerim, hadisler ve İslam düşüncesine dayalı 
temel kavramların açık ve doğrudan aktarılması; namaz, oruç, hac ve zekât gibi İs-
lam’ın beş şartının bireyin ruhsal disiplin ve toplumsal dayanışma açısından ne denli 
vazgeçilmez olduğu hususunun altı çizilmesiyle desteklenmiştir. Ayrıca, eserde yer 
alan naat bölümü ve Hz. Peygamber’e atfedilen tasavvufi imgeler, dini duygu ve inan-
cın sanatsal bir dille ifade edilmesinin hem bireysel hem de kolektif kimliğin inşasın-
da ne kadar etkili olduğunu ortaya koymaktadır. Nâbî, dinî öğretileri sadece teorik 
bir çerçevede sunmakla kalmayıp, aynı zamanda toplumsal hayatın çeşitli alanlarında 
uygulanabilir erdemlere – doğruluk, sabır, şükür, kanaatkârlık ve toplumsal yardım-
laşma gibi – vurgu yaparak, birey ve toplum arasındaki ahlaki bağın güçlenmesine 
katkıda bulunmayı hedeflemiştir.



139T D G A K

KAYNAKÇA
Bayraktar, M. F. (2007). İslam eğitiminde öğretmen-öğrenci münasebetleri. Ensar Yayınları.
Bilkan, A. F. (1997). Nâbî divanı. MEB Yayınları.
Bilkan, A. F. (2007). Nâbî’nin klasik şiirdeki yeri. İçinde Klasik Türk edebiyatı sempozyumu.
Buhârî. Kitabü’l-cenâiz. Darü’l-tavki’n-necât.
Coşkun, M. (2002). Manzum ve mensur Osmanlı hac seyahatnameleri ve Nâbî’nin tuhfetü’l 

haremeyn’i. Kültür Bakanlığı Yayınları.
Güler, Z. (2006). Yunus Emre’nin nur-ı muhammedî anlatımının Türk yaratılış destanlarıyla 

benzerliği. Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 16(2), 66.
Güngör, Ş. (1988). Nabi’nin çağı ve bazı olaylar ve durumlar karşısındaki tutumu. İçinde GAP 

sempozyumu.
Harman, Ö. F. (2012). Hac. In Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Vol. XIV).
İsen, M. (2005). Eski Türk edebiyatı. Grafiker Yayınları.
İsfahânî, R. (2012). Müfredât. Çıra Yayınları.
Kabaklı, A. (2002). Türk edebiyatı. Türk Edebiyatı Vakfı Yayınları.
Kalkımış, M. (1988). Tuhfetü’l haremeyn’de mekân ve şahsiyet ilişkisi. İçinde Şair Nâbî sem-

pozyumu.
Kaplan, M. (1989). Hayriyye-i Nâbi (inceleme-metni). Kültür Bakanlığı Yayınları.
Kaplan, Mahmut (1995). Hayriyye-i Nâbi (inceleme-metni). Ankara: AKM Yayınları.
Kaplan, M. (2015). Nâbî ve hikemî tarz şiir. Akçağ Yayınları.
Karaağaç, H. (2012). İtikâdî mezheplerde iman-İslam ilişkisi. Gümüşhane Üniversitesi İlahi-

yat Fakültesi Dergisi, 1(2).
Karahan, A. (1953). Nâbî. Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları.
Mengi, M. (1987). Divan şiirinde hikemî tarzın büyük temsilcisi Nâbî. Ankara Üniversitesi 

Yayınları.
Özel, M. (2011). Kur’ân-ı kerîm’de hac. Kayıhan Yayınları.
Pala, İ. (1989). Conseils de Nâbi Efendi (Fransızca tercüme). Kültür Bakanlığı Yayınları.
Pala, İ. (2013). Divan edebiyatı. Kapı Yayınları.
Sönmez, F. (2016). Namaz ibadetinin icrasında sünnetin yeri. Bartın Üniversitesi İslami İlim-

ler Fakültesi Dergisi, 3(6).
Söylemez, İ. (2020). Nâbî’nin hayriyye’sinde İslam’ın şartları. Yakın Doğu Üniversitesi İslam 

Tetkikleri Merkezi Dergisi, 6(2).
Topaloğlu, B. (2013). İslam’da inanç esasları. Çamlıca Yayınları.
Yorulmaz, H. (1998). Urfalı Nâbî. Süle Yayınları.



140 T D G A K



141T D G A K

TÜRK İSLAM SANAT GELENEĞINDE RESIM SANATININ 
GELIŞIMI

Sena TENGIZ*

Özet

Bir nesneyi çeşitli teknikler aracılığıyla bir yüzeyde temsil etme manasına gelen resim, 
klasik Arapça’da yaygın olarak betimlemek, en ince ayrıntılarına kadar anlatmak manasına ge-
len tasvir kelimesi ile ifade edilmektedir. Türk toplumlarının tarih boyunca oluşturduğu maddi 
manevi değerlerin bütününde, estetik ve ahlaki değerler etrafında şekillenmiş olan resim sanatı 
icra edilmiştir.

Orta Asya’da oldukça eski bir geleneği yansıtan Türk resim sanatı, özellikle Uygurlara 
dayandırılan figüratif resimler, freskler ve minyatürler ile zengin bir mirasa sahipti. Çin ve Hint 
sanatından etkileri barındıran, yaşadığı etkileşimler neticesinde özgün bir biçimde harmanlan-
mış olan Türk resmi, İslamiyet’in kabulüyle birlikte yeni bir kültürel etkileşim alanına girerek 
farklı bir görünüm kazanmıştır. Türkler fethedilen yeni coğrafyalar ile Batıya yöneldiklerinde, 
İran ve Arap kültürlerinden de etkilenmiş yeni bir kültürel üsluba sahip olmuşlardır.

İslamiyet’te tasvire verilen cevaz konusunda bazı tartışmaların yaşanması vuku 
bulsa da neticede güzel sanatların icrasının tamamen reddedilmeyip belirli sınırlar dâhilinde 
uygulanması gerekliliği yaygın olarak kabul görmüştür. Bu doğrultuda figüratif unsurlar yerini 
zamanla estetik uyuma sahip, manevi hisler uyandıran soyutlanmış desenlere, süsleme ve 
sembolik anlatımlara bırakmıştır. Türk İslam resim sanatı, minyatür sanatı ön planda olmak 
üzere diğer sanatlarla beraber icra edilegelmiştir. Yaygın olarak, el yazması kitapları süsleme 
ve görselleştirme amacı güdülerek yapılan detaylı ve küçük boyutlu resimleri ifade eden min-
yatür sanatında nesneler, perspektifsiz, simetrik ve stilize bir biçimde tasvir edilmiş, Selçuklu 
ve Osmanlı döneminde çokça resmedilmiştir. Türk resmi 19. Yüzyıldan itibaren yaygınlaşan 
Batı resim tekniklerinden etkilenmiştir. Gerçekçi figürler, perspektif ve gölgeleme tekrar resim 
sanatının icrasına katılmıştır. Sonuç olarak Türk İslam sanatı ve estetik geleneğinde resim, tema 
ve içerik bağlamında, içinde bulunduğu zamana uygun ve özgün biçimde sentezlenerek mevcu-
diyetinin koruduğu görülmüştür.

Bu araştırma, zamanın, mekânın ve dinin değişmesinin, Türk İslam sanatı geleneğinde 
resim sanatına etkisi inceleyerek, sahip olduğu kültürel ilgiyi, nitel araştırma yöntemi kullana-
rak ortaya koymayı amaçlamıştır.

Anahtar Kelimeler: İslam Sanatları, Türk Sanatı, Resim, Tasvir

*. Sena Tengiz, Necmettin Erbakan Üniversitesi, Türkiye, senatengiz@outlook.com, 0009-0008-9420-2522



142 T D G A K

Development of Painting in Turkish Islamic Art Tradition

Abstract

Painting, which means representing an object on a surface through various techniques, 
is commonly expressed in classical Arabic with the word “description”, which means to desc-
ribe and tell in its finest detail. The art of painting, which has been shaped around aesthetic and 
moral values, has been practiced in the totality of the material and spiritual values ​​that Turkish 
societies have created throughout history.

Reflecting a very old tradition in Central Asia, Turkish painting had a rich heritage, 
especially with figurative paintings, frescoes and miniatures attributed to the Uyghurs. Turkish 
painting, which contained influences from Chinese and Indian art and was blended in an ori-
ginal way as a result of the interactions it experienced, entered a new cultural interaction area 
with the acceptance of Islam and gained a different appearance. When the Turks turned to the 
West with the new geographies they conquered, they also had a new cultural style influenced 
by Iranian and Arab cultures.

Although there were some discussions about the permissibility of depiction in Islam, 
it was widely accepted that the performance of fine arts should not be completely rejected and 
should be practiced within certain limits. In this direction, figurative elements have gradually 
given way to abstract patterns, ornaments and symbolic expressions that have aesthetic har-
mony and evoke spiritual feelings. Turkish Islamic painting has been performed together with 
other arts, with miniature art being at the forefront. In miniature art, which commonly refers 
to detailed and small-sized paintings made for the purpose of decorating and visualizing ma-
nuscripts, objects are depicted in a perspectiveless, symmetrical and stylized manner, and have 
been depicted frequently during the Seljuk and Ottoman periods. Turkish painting has been 
influenced by Western painting techniques that have become widespread since the 19th century. 
Realistic figures, perspective and shading have again joined the performance of painting. As a 
result, it has been observed that painting in the Turkish Islamic art and aesthetic tradition has 
preserved its existence by being synthesized in a way that is appropriate for the time it is in, in 
terms of theme and content, and in an original way. This research aims to reveal the cultural 
interest it has by examining the effects of the change of time, space and religion on painting in 
the Turkish Islamic art tradition, using a qualitative research method.

Keywords: Islamic Arts, Turkish Art, Painting, Depiction



143T D G A K

Giriş

Bu çalışmada Türk resim sanatının tarihsel süreç içerisinde İslamiyet’in estetik 
mefhumu ve Batıya özgü sanat gelenekleri bağlamında geçirdiği dönüşüm incelene-
cektir. Tarih boyunca Türk toplumlarının sahip olduğu ahlaki ve estetik değerlerin 
bir yansıması olarak yaşama eşlik eden resim sanatı, milletin deneyimlediği zaman, 
mekân, kültür, din, tecrübe ve teknik faktörlerin değişimlerinden etkilenmiş ve bunlar 
doğrultusunda şekillenmiştir. Çalışmamızda Türk resminin Orta Asya’da filizlenen 
köklerinden, İslamiyet’in Türklerce kabulünden bu yana çokça gelişme kateden min-
yatür geleneğine ve sonrasında ise Batı etkisiyle ortaya çıkan modern şekline değinen 
süreç ele alınmaktadır. Çalışmada nitel araştırma yöntemi benimsenmiş olup kültürel 
ve tarihsel bağlam göz önünde bulundurularak Türk İslam sanat geleneğindeki resim 
sanatı anlayışı görsel ve yazılı kaynaklar ışığında değerlendirilmiştir.

Türk resim sanatında dini sınırların sanatsal icrayı kısıtlamasına yönelik bir 
bakış açısı yaygın olarak hâkim olmuş, çalışmalar çoğunlukla minyatür özelinde sı-
nırlı kalmıştır. Dolayısıyla figüratif unsurların teşekkül süreci bütüncül bir yaklaşımla 
ele alınmamıştır. Ayrıca kültürel bir sentezin oluşum sürecini zaman ve mekânla kur-
duğu ilişkiyi tarihsel bir süreklilik içerisinde görmek önem arz etmektedir.

Çalışmada din, kültür ve teknik etkileşimlerin Türk resim sanatının gelişme-
sinde nasıl bir rol oynadığı, İslam’ın figüratif sanatlara bakış açısının Türk resim ge-
leneğinin nasıl yönlendirdiği, değişen kültürel akımlar ertesinde bazı yeni teknik ve 
tarzların benimsenmesi Türk resminde hangi dönüşümleri beraberinde getirdiği gibi 
sorulara cevap aranmıştır.

Türk Resminin Tarihsel Gelişimi 

Resim, çeşitli teknikler aracılığıyla bir nesneyi belirli bir yüzeyde temsil etmeyi 
ifade eder. Arapça kökenli olan bu kelime ile klasik Arapça’da resmi ifade etmek üzere 
suret ve tasvir kelimeleri kullanılır. (Başoğlu, t.y., s.579)Tasvir bir şeyi en ince ayrıntı-
sına değin anlatmayı ifade eder. (Elmalı, t.y., s.135) Bu tasviri kimi zaman belgeleme 
kimi zaman ise estetik bir aktarma aracı olarak görürüz. Resim sanatı soyut, figüratif, 
sembolik ya da anlatı odaklı tüm bu ifade şekillerinin görsel temsillerini kapsamaktadır.

Türk resminin tarihi Orta Aya’da tarih sahnesine çıktıkları erken devirlere uza-
nır. Figüratif sanatların ne denli eskiye dayandığı Göktürk dönemine tarihlenen Çin 
kaynaklarında, ölen kişiler için yapılan mezar yapılarının duvarlarının resimlerle süs-
lendiğinin belirtilmesinden anlaşılabilir. (Elmalı, t.y., s.135) Türk resminin İslam ön-



144 T D G A K

ceki dönemdeki en parlak devri şüphesiz Uygurlar döneminde yaşanmıştır. Uygurların 
resim üslubu ise sahip oldukları dinlerle bağlantılı olarak farklılık arz etmiştir. Ma-
niheizm, Budizm ve Nesturilik gibi dinleri benimseyen Uygur halkının resimlerinde 
benimsenen her bir farklı inanç için farklı bir uygulama ya da üslup detayı yakalandığı 
görülmektedir. İpek Yolu’nda önemli kesişim noktalarında yer alan Turhan, Bezeklik, 
Koço gibi merkezlerin coğrafi konum açısından önemi de Uygur resim kültürünün 
konu, üslup ve teknik bakımdan gelişmesinde rol oynamıştır. (Aral Bahtiyaroğulları, 
2021, s.37)Özellikle Orta Asya’nın batı kesimlerinde bulunan resimler Budist etkiler-
le birlikte İran, Çin, Helenistik ve klasik Uygur sanatının izlerini taşır. Ede edilen bu 
eklektik üslup sahip olunan çok kültürlü bir yapıyı ifade eder ve daha karakterize bir 
Türk üslubunun oluşmasına zemin hazırlar. Eski Türk üslubu ya da Orta Asya Türk 
Resim tarzı olarak birleşik ve özgün bir stili ifade eden en Eski Türk resmi yaklaşık 7. 
yüzyıla tarihlenmektedir. (Aral Bahtiyaroğulları, 2021, s.37)

Söz konusu Türk resimleme sanatı görsel benzerlikten ziyade temsil edilen 
nesnenin mahiyetini ön plana çıkarmayı amaçlayan bir şekilde uygulanmıştır. Betim-
leme en belirgin ögeler dikkate alınarak yapılmış, gölge ya da ışık kullanılmamıştır. 
Ancak çizimlerin kendine özgü düzeni üç boyutlu ve hareketli bir algı yaratacak şe-
kilde sunulmuştur. (Aral Bahtiyaroğulları, 2021, s.37)

Uygurların Doğu Türkistan’a yerleşmeleri, göçebe bir yaşamdan yerleşik düzene 
geçmeleri onları sadece coğrafi açıdan değil sosyo-kültürel açıdan da dönüşüme uğrat-
mış, sanat icrasında niteliksel bir sıçrama sağlanmıştır. Uygur toplumu içerisinde profes-
yonel düzeyde sanat icra eden ve bedizci olarak adlandırılan sanatçılar ortaya çıkmıştır. 
Yüksek estetik değerde eser üreten bedizciler yalnızca resim icrasıyla sınırlı kalmamış 
hat, tezhip, ciltleme ve heykel gibi dallarda da eser vermişlerdir. Böylelikle resimlerin 
kitap formunda saklanmasının önü açılmış ve Uygur Türkleri tarafından yazılı eserlerin 
ilk sanatsal cilt örnekleri ortaya konulmuştur. Bu eserlerdeki sembolizm, ikonografi ve 
biçim dili Uygurların benimsedikleri inançlar tarafından şekillendirilmiştir. Maniheizm, 
Budizm gibi dini etkiler bu sanatların temalarını oluşturmuş, yazma eserlerin sayfalarına 
ya da tapınak duvarlarına işlenmiştir. (Aral Bahtiyaroğulları, 2021, s.37)

11. yüzyılda yaşanan Moğol istilaları neticesinde doğu ya da batıya çağrılan 
Uygur sanatçıları kendi geleneksel sanat tarzlarını ulaştıkları farklı kültürlerle yoğu-
rarak yeniden yorumlamışlardır. Uygur sanatının geçirdiği bu dönüşüm süreci salt bi-
çimsel olmaktan ziyade aynı zamanda kültürel bir yayılımı da beraberinde taşımıştır. 
İlhanlılardan, Çin’e gönderilen elçilere, Timurlulara kadar bir üslup mirası bırakılmış-



145T D G A K

tır. Böylelikle Uygur Üslubu hem estetik hem de teknik açıdan İslam coğrafyasındaki 
resimleme mefhumunun teşekkülüne katkı sağlayan önemli kaynaklardan birini oluş-
turmuştur. (Aral Bahtiyaroğulları, 2021, s.50)

Uzak doğudan fetihler ve göçlerle aktarılan sanat geleneği varılan devletlerde-
ki sanat okullarının biçim ve içerik açısından şekillenmesinde katkıda bulunmuştur. 
Devşirilen sanatçılar, gittikleri bölgede uyguladıkları üslup ve motifleri rastlantısal 
olarak değil bilinçli bir tercihle kullanmışlardır. Bu yaklaşım Uygur sanatının yayılım 
ve mirasının bilinçli bir sentez anlayışı ve üslup sürekliliği ile devamını sağlamıştır. 

(Subaşı Adıbelli, 2024, s.41)

Uygurlar şüphesiz güçlü bir miras bırakmış olsa da Türk sanatında esaslı bir 
dönüşüm ve kırılma Türklerin İslamiyet’i kabulüyle yaşanmış ve yeni inanç sistemi 
ile gerek tematik çevre olarak gerekse biçimsel yaklaşım olarak Türk resim sanatı, 
yeni bir anlam ve form kazanmıştır. 

İslam’da sanata, özellikle tasvire karşı bakış hem batılı hem de Müslüman 
araştırmacılar eliyle kapsamlı bir şekilde tartışılmıştır. Burada sanat teriminden ne 
anlaşıldığı önem arz etmektedir. Arapça kökenli bir kelime olan sana’a yapmak, ma-
haret göstermek anlamında, sanat kelimesi ise yapılan iş meslek anlamında kullanıl-
maktadır. Sanat terimi ise zihinsel ya da maddi bir çaba esnasında izlenen özel bir 
yöntem ve düzenliliği ifade eder. Benzer şekilde kullanılan fen kelimesi de süsleme 
ve bir işte ustalık göstermeyi anlatır. İslam sanatı ifadesi İslam dininin hayat, varlık ve 
hakikat anlayışını yansıtan bir estetik dili ifade etmekte kullanılır. İslam sanat eserleri 
ise onları üreten sanatkârların düşünce sistemlerini, inanç dünyalarını ve yaşam tarzla-
rını somut biçimiyle temsil eden kültürel göstergeleri olarak anlaşılır. (Koç, t.y., s.90)

İslam’da resim sanatı özellikle tasvir açısından düşünüldüğünde diğer Batı 
sanatlarından farklıdır. Bu farklılıktaki öne çıkan yön ise İslam sanatında metne bağlılığı 
önceleyen bir tasvirin ortaya çıkarılmasıdır. Resim, sanatkârın kendi hayal gücünden 
ziyade metindeki anlatımı yakalayacak doğrultuda kurgulanır ve şekillendirilir. İslam 
ya da Doğu resmi Batı’ya kıyasla daha düzlemsel, sembolik ve stilize bir yapıdadır. 
İbadet mekânlarında figüratif resim barındırılmaması resmin büyük boyutlarda yapıl-
masını ve bağımsızlaşmasını sınırlandırmıştır. Bu doğrultuda kitap resmi, görsel zarafet 
ve metinsel bir bağlılığı ifade eden en güçlü sunum olmuş hem didaktik anlatımda hem 
de sembolizmde güçlü bir geleneği yaşatmıştır. (Yaman, 2021, s.3)

İslam’da sanat tarihi yazımında sanatçıların bireysel olarak ön plana 



146 T D G A K

çıkmayışları da sınırları belirlemeyi zorlaştıran önemli bir etken olmuştur. (Doğan, 
2023, s.19)

Sanat ve İslam’ın bağdaştırılmasında bazı kesimlerin karşılaştığı temel zorluk 
tasvir ve suret kavramları ile adlandırılmış heykel ve resimlerin İslamiyet’ten önceki 
dönemlerde putperestlik amacıyla kullanılmış olduğu bilgisidir. Günümüzde dahi re-
sim ve heykel denildiğinde bu sanatlar geçmişteki putperestlik uygulamaları ile ilişki-
lendirilmekte ve bu durumun İslam ile bağdaşmayacağına yönelik bir anlayış ortaya 
atılmaktadır. Bu nedenle tasvir meselesinin kendi tarihsel bağlamı ile çok yönlü ola-
rak incelenmesi gerekmektedir. (Çam, 1994, s.277)

İslam’da put yapımı ve puta tapınma açıkça yasaklanmıştır. İbadet amacıyla 
yapılan ve sanatsal amaçla yapılan tasvirler arasındaki ayrımı doğru bir şekilde 
yapmak gerekir. Put yapımı için geçerli olan cezalandırma sanat icrası için yapılan 
tasvir ayrı değerlendirmelidir. Kur’an’da sanat için yapılan tasvire dair açık bir 
yasaklama bulunmamaktadır. Asıl illet olan putperestliğe yönelme faktörü ortadan 
kalktığında yasağın geçerliliği de tartışmalı hale gelmektedir. Bu minvalde niyet 
ve bağlam sanat icrası amacıyla yapılan tasvir uygulamalarında temel kıstas haline 
gelmektedir. (Yaşaroğlu, 2016, s.84)

Her ne kadar Kur’an-ı Kerim’de bir tasvir yasağı bulunmasa da zamanla İslam 
tarihinde böyle bir kavram gelişmiştir. Nitekim Emevî ve Abbasi sarayları, hamamları 
ve pek çok seküler mimari yapıda bitkisel motiflerle birlikte insan figürlü sahnelere de 
yer verilmiştir. Buna karşın ibadet mekanlarında figüratif ögelerden kaçınılmış, soyut 
ve yazı temelli süslemelere yer verilmiştir. Bu minvalde İslam sanatında tasvirin mekâ-
na ve amaca bağlı olarak gösterdiği değişim önemlidir. (Sayın Aslan, 2024, s.287)

9. asırda Uygurlu kâtip ve nakkaşların Meraga, Bağdat ve Tebriz’e gelişleriyle 
İslam resim sanatı parlak bir döneme girmiştir. Türk hükümdarlar ve toplumun ileri 
gelenleri tarafından İslam coğrafyasına Orta Asya’dan gelen Türk sanatçılar himaye 
edilmiş ve konforlu ve uygun koşullarda çalışma imkânı elde etmişlerdir. Böylelikle 
Türk sanatı fetihler ve himayeler gibi farklı yollarla Anadolu’ya kadar aktarılmıştır. 
(Binark, 1984, s.276) Orta Asya, Irak ve İran coğrafyalarındaki Moğol istilaları neti-
cesinde özellikle 14. yüzyılın ikinci yarısı dolaylarında İslam resim sanatı klasik üs-
lubunun temelleri atılmış ve süreç içerisinde şekillenen temel biçimsel özellikler ka-
rakterin belirlenmesine katkı sağlamış, 15. yüzyıldan itibaren Timurluların katkısıyla 
Türk İslam resim sanat üslubu klasik formuna ulaşmıştır. (Subaşı Adıbelli, 2024, s.41)



147T D G A K

Türkler, İslamiyeti Araplardan daha sonra kabul eteleriyle birlikte, önceki 
inanç sistemlerinin izlerini taşıyan sanat uygulamalarına devam etmişlerdir. Bu bağ-
lamda tasvir yasağı konusu Türklerde katı bir biçimde yaygınlaşmamıştır. Özellikle 
hayvan figürleri ve Şamanist inanışlardan gelen resim tarzları tasvirde kullanılmıştır. 
Selçuklu ve Osmanlı saraylarında da kendisini gösteren bu yaklaşım sıva ve taş be-
zemeler yoluyla mimari unsurların yüzeylerinde uygulanagelmiştir. Büyük Selçuklu 
ve Anadolu Selçuklu devletlerine ait taş üzerine uygulanmış figürlü süslemeler dikkat 
çekmektedir. Ancak Anadolu’da kurulan beylikler döneminde mimaride kullanılan 
figürlü bezemeler giderek azalmış bu gelenek Osmanlı Devleti döneminde terk edil-
miştir. (Sayın Aslan, 2024, s.294) Bununla birlikte Osmanlı’da pek çok padişahın 
saraylarında ressam ve nakkaşlar barındırdıkları, hatta kendi portrelerini yaptırdıkları 
da bilinmektedir. III. Selim döneminde eğitim müfredatına dahil edilen resim sanatı 
uygulaması ve kendi portresini kışla ve resmi dairelere astıran padişah II. Mahmut ör-
neğinde olduğu gibi saray çevresi ve aydın zümrelerin resmi yaşamın doğal bir sanat 
unsuru olarak kabul ettiği gözlemlenmektedir. (Sayın Aslan, 2024, s.294)

Bu figüratif sanat geleneği zamanla mimari yüzeylerden kitap sayfalarına taşın-
mış ve tasvirin en çok kabul gören biçimi olarak minyatür sanatı ile karşılık bulmuştur.

Minyatür Sanatının Öne Çıkışı

Çok küçük anlamına gelen Fransızca kökenli minyatür kelimesi, Latince’den 
gelen en küçük anlamında kullanılan minimum kelimesi ile kırmızı anlamına gelen 
minium kelimesine dayanmaktadır. Terim olarak minyatür ise belirli oranlarda küçül-
tülmüş resimleri tanımlamakta olup el yazması eserlerde yer alan kendine özgü sahne 
betimlemelerini içeren resimleri ifade eder. Suluboya ile yapılan bu resimlerin yapıl-
ma amacı bir konuyu veyahut bir sahneyi anlatmaktır. Minyatür İslam coğrafyasında 
Müslümanlar, Hintliler, İranlılar ve Türklerin arasında oldukça gelişmiş hem estetik 
değere sahip hem de anlatım gücü bakımında zengin ve özgün görsel bir kültürü yan-
sıtmaktadır. (Savaşer, 2021a, s.496)

İslam’da resim uygulamasına bağlı dini hassasiyetler ile bağlantılı olarak 
yazma eserleri süsleyen minyatürler bu alandaki boşluğu doldurmuştur. Minyatürün 
orantısal kaygıdan uzak, realizm sorumluluğu almayan stilize anlatım şekli, İslam 
sanat ve estetiği bağlamında herhangi bir kaygıya yol açmamış ve bu nedenle 
minyatüre daha hoşgörülü yaklaşılmıştır. Bu minvalde özellikle Uygur üslubu tematik 
ve biçimsel altyapı olarak uygun görülmüş ve sanata tarihi bir zemin hazırlamıştır. 
Minyatür, Selçuklu emrinde bulunan Uygur sanatçılar vasıtasıyla İran bölgesine 



148 T D G A K

taşınmış, daha sonra Abbasi halifelik merkezi olan Bağdat’a intikal etmiştir. Bu süreç 
oldukça önemli bir kültürel aktarımı ifade etmektedir. Selçuklu sultanlarının sanatçıyı 
himayesi sanatın hem asalet kazanmasını hem de dine hizmetin bir yolu olarak 
görülmesini salık veren bir anlayışın yayılmasını sağlamıştır. Bu anlayış da figüratif 
sanatların bilimsel bağlamda gelişmesine olanak sağlamıştır. Günümüze Selçuklu 
döneminden ulaşan pek fazla eser olmasa da bu dönem sanatın kurumsallaşması ve 
estetik açıdan çeşitlenmesine imkân vermiştir. (Deveci, 2015, s.95) Bu asırlarda üreti-
len görsel eserlerin sayısındaki artış salt nicelik değil niteliksel anlayışın da geliştiğini 
gösterir. Ekonomik canlılık ve şehir hayatının zenginleşmesi sanatın toplumun daha 
geniş kesimine yayılmasını sağlamıştır. Böylelikle sanat yalnızca elit çevrenin değil 
toplumun beğenisini ve estetik eğilimlerini de yansıtır bir noktaya gelmiştir. (Deveci, 
2015, s.98) Arapça’dan çevrilen botanik, tıp, mekanik ve astronomi gibi bilimsel ko-
nulu metinler minyatürlerle bezenmiştir. Bu eserler yine soyut ve stilize bir üslup kul-
lanılarak hazırlanmıştır. Bununla birlikte mesneviler ve hikayeler de minyatürlenerek 
anlatı gücü artırılmıştır. Sanatın yolculuğu Osmanlı Devleti’nin kurulması ve geniş-
lemesi ile devam etmiştir. Yavuz Sultan Selim’in Mısır ve İran’dan sanatçıları İstan-
bul’a getirmesi, bu sanatçıların yine kendi birikimlerini sunması ve Osmanlı sanatı ile 
sentezlemesiyle Osmanlı’ya özgü bir minyatür tarzı oluşmuştur.  (Hahmari, 2014, s.6)

Batı Etkisi ve 19. Yüzyıl Sonrası 

Osmanlı’da değişen dünya düzeni ile başlayan çözülme 18. ve 19. asırlarda 
yoğunlaşan ekonomik ve siyasi problemlerle birlikte daha görünür hale gelmiştir. Bu 
durum neticesinde Batı’ya yönelme başlamış ve bu yönelim sanata da yansımıştır. 
Resim sanatı da Batı’dan gelen doğacılık, bireyselcilik ve perspektif gibi yaklaşım-
larla yeniden şekillenme sürecine girmiştir. (Ağyürek, 2011, s.70) Bu yüzyıllarda Batı 
devletlerinin dünyaya yayılımı sadece siyasi ve ekonomik alanla sınırlı kalmamış bil-
gi anlayışının da küresel ölçekte yayılmasına neden olmuştur. Bu minvalde Avrupa 
merkezli bilgi ve sanat anlayışları da yayılım göstermiş ve daha tercih edilebilir bir 
konumda yer almıştır. Doğudaki sanatsal üretimler Batı estetik ölçütlerine göre yeni-
den yorumlanmıştır. (Doğan, 2023, s.18)

Minyatür sanatı Lale Devri olarak anılan dönemde çokça icra edilmiştir. Artan 
konu çeşitliliği, seçkin halkın dışında sıradan insanların resme dahil edilmesi, günlük 
yaşamdan sahneler ve tek figürlü kompozisyonları içermesi o dönemde alışılmışın dı-
şında bir uygulamayı ifade etmektedir. Aynı zamanda ışık ve gölgenin kullanımı, re-
simde hacim duygusunun verilmesi, resimlerde perspektifin sunulması da dikkat çeki-



149T D G A K

ci bir değişim olarak görülmektedir. Bu minvalde minyatür üslubu geleneksel üslup ile 
Batılı tekniği sentezleyen bir geçiş süreci yaşamıştır. (Karaca&Nuhoğlu, 2023, s.11)

İlk defa 1793 yılında Mühendishane’de resim dersleri verilmeye başlanmış, 
daha sonra 1835 yılından itibaren resim eğitimi almak üzere Osmanlı sanatçıları Av-
rupa’ya gönderilmiştir. Bu adım batılı anlamda sanat eğitimi için bir temel teşkil et-
mektedir. (Savaşer, 2021b, s.496)

Türk resmindeki yenileşme süreci yalnızca estetik bir farklılaşmayı değil tek-
nik açıdan uygulanan gelişmeleri de kapsayan 150 yıllık bir süreç olarak görülmüştür. 
Bu değişim hem eğitim sistemini hem üretim araçlarını hem de sanatsal ifade şekille-
rindeki değişmeyi ortaya koymaktadır. (Aytaç & Çıplakkılıç, 2019, s.19)

Cumhuriyetin ilanıyla Türk resim sanatın modern sanatsal problemlerin milli 
meseleler olarak ele alındığı bir düşünce ortamına tabi olmuştur. Bu yaklaşımla birlikte 
sanat sadece bireysel bir ifade aracı olmaktan ziyade toplumsal ilerlemeyi sağlayacak bir 
araç olarak görülmüştür. Böylelikle bu alandaki gelişmeleri takip etmek ülkenin geliş-
mesine katkı sağlayacak nitelikte anlaşılmış ve desteklenmiştir. (Savaşer, 2021b, s.507)

Sonuç

Tarihsel süreç içinde Türk resim sanatı doğduğu coğrafyanın kültürel etkile-
rini taşıyarak, inanç sistemleri ile şekillenerek, pek çok farklı medeniyetin etkisiyle 
gelişerek çok katmanlı bir pratik olarak karşımıza çıkmıştır. Orta Asya’da figüratif 
geleneklerin katkılarıyla temellenen bu anlayış, İslamiyet’le birlikte yeni bir estetik 
zeminde soyut ve sembolik ifadenin öne çıktığı bir sanat biçimi olarak süregelmiştir. 
Bu değişimler minyatür sanatı ile kurumsallaşmayı başarmış metni en iyi şekilde tef-
sir eden ve görseli İslam estetiğine en uygun şekilde stilize üslupla sunan özgün bir dil 
oluşturmuştur. Türk İslam sanat geleneğinde resim dinin belirlediği sınırlar dahilinde, 
sanatçının yetenek ve hayal gücü ile estetik kabiliyetiyle şekillenmiştir. Uygurlara 
dayanan kökenlerden Selçuklu sanat hamilerine, Osmanlı saray nakkaşhanelerine gi-
den bir süreçte güçlü bir gelenek oluşturmuştur. Lale devri ile hissedilen batı etkisiyle 
perspektif gölgeleme hacim gibi unsurlar da Türk resmi ile sentezlenmiş, geleneksel 
uygulamayı modern tekniklerle destekleyerek yeni bir üslup oluşturulmuştur. Netice-
de Türk resim sanatı salt estetik bir miras olmaktan ziyade inanç, zaman ve mekanla 
kurduğu etkileşim üzerinden içinde bulunduğu dönemin düşünsel ve kültürel panoro-
masını sunan bir hafıza alanı olarak değerlendirilebilir. Bu yönüyle özgün bir sentez 
olarak varlığını sürdürmektedir.



150 T D G A K

KAYNAKÇA
Ağyürek, G. (2011). Geleneksel Türk Resim Sanatının Günümüzdeki Söylemi [Yüksek Lisans 

Tezi]. Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.
Aral Bahtiyaroğulları, B. (2021). Orta Asya Uygur Resim Sanatında Biçim ve Anlam [Doktora 

Tezi]. Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi.
Avşar, L. (2017). Dahili Gözle Görülen Dünya-Türk Sanatının Oluşumu ve Tasvir Dili. İdil, 

6(31), 967-984.
Aytaç, İ., & Çıplakkılıç, N. (2019). 1950 Öncesi Ve Sonrası Türk Resim Sanatının Gelişimi Ve 

Devrim Erbil. Sanat ve İnsan Dergisi, 2(3), 18-31.
Başoğlu, T. (t.y.). Resim. İçinde Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (C. 34, ss. 579-582).
Berkli, Y. (2010). Uygur Resim Sanatının Üslup Özellikleri. Sosyal Bilimler Dergisi, 10(45), 

155-166.
Binark, İ. (1978). Türkler’de Resim ve Minyatür Sanatı. Vakıflar Dergisi, 12, 271-289.
Çam, N. (1994). İslâm’ın Sanata ve Mimariye Bakışı. Vakıflar Dergisi, 24, 273-290.
Deveci, A. (2015). Selçuklu Dönemi Resim Çalışmaları. Trakya Üniversitesi Edebiyat Fakül-

tesi Dergisi, 5(9), 93-111.
Doğan, O. (2023). “İslam Sanatı” İmgesinin İnşası Ve Oluşum Süreci Hakkında Bir Değerlen-

dirme. Antropoloji, 47, 16-25.
Elmalı, H. (t.y.). Tasvir (C. 40, ss. 135-136).
Hahmari, S. (2014). Osmanlı Ve İran Minyatürlerinde Figür Anlayışın Etnografik Açıdan İn-

celemesi [Yüksek Lisans Tezi]. Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.
Karaca, Y., & Nuhoğlu, M. (2023). Klasik Dönemden Batılılaşma Dönemine Geçişte Nakkaş 

Levni’nin Minyatürlerinde Renk Unsuru. Kalemişi, 22, 10-28.
Koç, T. (t.y.). Sanat. İçinde Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (C. 36, ss. 90-93).
Savaşer, I. (2021a). İslam Sanatında Minyatür. Journal of Social and Humanities Sciences 

Research, 8(66), 496-502.
Savaşer, I. (2021b). Türkiye’de Batı Resim Sanatının Gelişme Evreleri. Karadeniz Uluslara-

rası Bilimsel Dergi, 49, 492-509.
Sayın Aslan, Ş. (2019). İslamiyet’te Tasvir Yasağı Ve Türk Mimari Süsleme Sanatında İnsan 

Figürünün Kullanımı. Tho Journal of Social Science, 3(5), 285-313.
Subaşı Adıbelli, T. (2024). Safevi Dönemi Tebriz Ekolü Minyatürlerinde Tekstil [Doktora 

Tezi]. Necmettin Erbakan Üniversitesi.
Yaman, B. (2021). Türk Kitap Sanatları: Problemler, Öneriler. Nigarhane Dergisi, 1(1), 1-6.
Yaşaroğlu, H. (2016). İslam’da Resim-Heykel Yasağı ve Ahmet Hamdi Akseki’nin Konu Hak-

kındaki Görüşleri. Gümüşhane Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 5(9), 83-96.



151T D G A K

BUHÂRADA TASAVVUFUN OLUŞMASINA KATKI SAĞLAYAN 
BIR SÛFÎ MÜELLIF KELÂBÂZÎ (Ö. 380/990)’NIN ÖLÜME 

GETIRDIĞI YORUMLAR

				  

“Canı cânân dilemiş vermemek olmaz ey dil

				    Ne niza eyleyeyim ol ne senindir ne benim.”

						      Fuzuli

“Canı Sen aldıktan sonra ölmek şekere benzer.

Seninle olduktan sonra ölüm, tatlı candan da tatlıdır.”

Mevlânâ, (Gölpınarlı, Mevlânâ, İst. 1959, s.134.)

Murat İSMAİLOĞLU*

Vahit GÖKTAŞ**

Özet

Orta Asya İslam medeniyetinin yapı taşlarında biri olan Kelâbâzi  (v.380/990) hicri IV. 
asırda Buhâra’da yaşamış; erken dönem tasavvufunun en önemli isimlerindendir. O, tasavvufu 
sistemleştiren, ilk defa tasavvufi kavramları sistematik olarak ele alan müellif sûfîlerden biridir. 
O’nun Ta’arruf  isimli eseri tasavvuf tarihin en önemli klasiklerindendir. Onun diğer önemli 
özelliği ise ilk defa hadislere tasavvufi şerh yapan biri olması dolayısıyladır. Bahru’l-Fevâid 
Kelâbâzî’nin 223 hadisi şerh ettiği, tasavvufi şerh kitabıdır. Onun hadis-i şeriflere getirmiş ol-
duğu yorumlar günümüzde de orijinalitesini korumaktadır. Ölümün bayram olarak telakki edil-
mesi fikri daha ilk dönemde Kelâbâzî’de vardır. Kelâbazi “Ben, yapmasını dilediğim hiçbir şey 
hakkında mü’minin ölümü karşısındaki tereddüdüm gibi tereddüt etmedim.” hadisini uzunca ve 
orijinal bir şekilde yorumlar. “Allah, ölenin ölüm zamanı gelince, ölmeyenin de uykusunda iken 
canlarını alır” (Zümer, 42) ayetini tefsir eder. Ölüm ve ölüm sonrası bazı hallerle ilgili bilgiler 
verir. “Ölüye evinde eziyet veren şey, kabrinde de eziyet verir.” hadisini değerlendirir ve kabir azabı 
ve rahatlığıyla ilgili bilgiler verir. Bir kısım evliyanın ölümündeki son halleri ve öldükten sonraki ilk 
* Dr., (Orcid: 0000-0002-0727-8836) muratismailoglu77@gmail.com	
** Prof. Dr., Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Tasavvuf A.B.D (Orcid: 0000-0002-1171-5795) vahit-
goktas@gmail.com	



152 T D G A K

halleriyle ilgili önemli menkıbeler anlatır. Ölümü bir yerden başka bir yere intikal olarak değerlendirir.  
Bu tebliğde bugünkü Özbekistan sınırları içinde yaşamış;  ilk dönem sûfi müelliflerinden biri 
olan Kelâbâzi’nin kısaca hayatı ele alındıktan sonra insan hayatının ve medeniyetin en önemli 
realitesi olan ölüme getirmiş olduğu yorumlar günümüze ulaşan iki eserinden yola çıkılarak 
ortaya konulmaya çalışılacaktır.

Anahtar Kelimeler: Tasavvuf, Kelâbâzî, Buhârâ, ölüm, hayat, yorum, 

Abu Bakr Mohammad b. Abu Ishaq b. Ya’qub al-Bukhari al-Kalabazi 
(d.380/990), An Author Sûfî Who Contributed in Formation of Sûfîsm in 

Bukhara, and His Comments on Death 

Abstract

Kalabazi (d.380/990) is among the leading names of early period Sûfîsm, who lives 
in Bukhara in IVth hijri century.  He is one of the author Sûfîs who systemized Sûfîsm, and 
handled the Sûfî concepts systematically as the first time.  His work titled Ta’arruf is among the 
pioneering classics of the history of Sûfîsm.  His is also we reputed for being one of the authors 
who interpreted the sayings of the Prophet (hadeeth) in a sûfî way.  Bahr-al Fawaid is his sûfî 
commentary book where he commented on 223 hadeeth.  The commentaries he brought to the 
hadeeth still keep their vitality.  The idea of considering death as a celebration is also enjoyed 
by Kalabazi.  Kalabazi interprets the prophetic saying “I have never hesitated in my life for an-
ything that I intended to do as I did before the death of a believer” in a long and original manner.   
He interprets the verse “The God removes the soul of the dead when the time of death comes, 
and of the one who did not die when he is asleep”.(Zumar: 42).  He gives some information 
about death and situations after death.  He comments on “The thing which oppresses the dead in 
his home oppresses also in his grave”  and give information about the grave suffering and comfort.  He 
narrates important legends about the situation of some sages during their death and their initial situations 
after death.  He considers death as a transfer from one place to another.   This paper briefly studies 
the life of Kalabazi, who lived within the borders of today’s Uzbekistan and is among the early 
Sûfîs ,and gives an account of his interpretation of death, which is the most important reality of 
human life, based on his two works that reached today. 

Keywords: Kalabazi, Bukhara, death, life, interpretation, Sûfîsm 



153T D G A K

Giriş

Tasavvufun ilk dönem müellif sûfilerinden biri olan Kelâbâzî, tasavvufun 
sistemleşmesine önemli katkıları olan biridir. Günümüze ulaşan iki eseri onun fikirler-
ini anlamak için yeterlidir. O, yetiştiği döneme ışık tutmakla kalmamış, kendisinden 
sonra gelenlere de fikirleriyle yol göstermiştir. Bu makalede O’nun ölüme getirdiği 
yorumlar ele alınmaya çalışılacaktır.

Ölüm

Ölüm’ün Arapça karşılığı mevttir. Lugat manası olarak hayatın zıddı, tüken-
mek, derûnî uyku, sönmek, hayvânî kuvvetin yok olması, ruhun bedenden kurtuluşu 
anlamlarına gelmektedir (Manzur, 2005, C.4, s.3800,3801). Ruhun bedenden ayrıl-
ması Bir diğer ifadeyle “Potansiyel ölü” anlamına gelmektedir. “Sen de ölümlüsün, 
onlar da ölümlüdür” Zümer, 39/30 ayeti bu anlamı görebilmemiz için çok açıktır. 
Kur’an’da ölüm sık sık işlenerek insanda  âhiret bilinci oluşturulmaya çalışılmaktadır. 
Bu konuda en can alıcı âyet ise bize göre şudur: “Her can/nefs ölümü tadacaktır.” 
Enbiya 21/35 Diğer taraftan Kur’an dünyayı bir oyun yeri ahireti ise gerçek haya-
tın kendisi olarak tanımlarken En’am, 6/32; Bakara, 1/28; Ankebût, 29/64  pek çok 
ayetinde afaki ve enfüsi deliller üzerinden insanı ölüm ve diriliş üzerine tefekküre 
yönlendirmiştir (Çelik, 2004, s.46). Şu ayet de insanın akibetini göstermesi açısından 
önemlidir: “And olsun ki ölseniz de öldürülseniz de Allah katında toplanacaksınız.”* 
Burada ölümün ahirete açılan bir kapı olduğu, insana boş yere yaratılmadığı** ve ba-
şıboş bırakılmayacağı***  hatırlatılmaktadır.

Ölüm düşüncesinin beraberinde gelişim gösteren ölümsüzlük arzusu, insanın 
ayrılmaz bir parçası olmasından ötürü, ölüm psikolojisi de üzerinde hassasiyetle du-
rulması gereken bir hadisedir. Nitekim geçmişten günümüze ortaya konmuş düşünce 
sistemlerinde ölümün bir referans noktası olarak kabul edildiğini görebilmekteyiz 
(Platon, 2017, s.61). Bu düşünce sistemlerinin özünde insan yaradılışına yaraşır bir 
hayat sürmek istiyorsa, fıtratındaki ölüm gerçekliğiyle yüzleşmesi gerektiği fikri ya-
tar. **** Buna göre sonlu olan ile sonsuz olanın bir sentezi olarak tarif edilen insandan 
her halükarda böyle bir hesaplaşmayı göze alması beklenir (May, 2019, s.53).

Herkes için olduğu gibi mutasavvıf için de ölüm hayatın en önemli gerçeğidir. 
*  el-Âl-i İmrân 3/158  

**  el-Mü’minûn, 23/115
***  el-Kıyamet, 75/36
****  Hakikate ulaşan yolun ölümden geçtiğini savunan Sokrates gerçek bir filozofun ölümü mutlulukla kar-
şılması gerektiği, çünkü ölümün ölümsüz olan ruhun geçici bedeninden kurtulmasının bir müjdecisi olarak 
görülmesi gerektiğini belirtir.



154 T D G A K

Dolayısıyla mutasavvıfların mevte yükledikleri mana biraz daha farklıdır. Buna göre 
mevt, genel olarak, nefsin arzusunun sökülüp atılmasıdır (Cebecioğlu, 2009, s.506). 
Ölüm, sûfi için en çok arzu edilen an, Allah ile karşılaşmak için atılan gerçek bir 
adımdır. Âhiret inancıyla da birebir örtüşen vakıadır. Ölümün isabet edeceği nefsin cis-
mani yönüdür. Bu nedenle marifetin yeri olan ve Rabbanî nitelik taşıyan ruhun merke-
zini yıkamaz, sadece berzah âlemine intikaline vesile olur* (Gazali, 2012, C.IV, s.12).

Bu açıdan bakıldığında ölümün mutasavvıfa lezzet verdiği söylenebilir 
(Cürcani, 2004, s.117).** Çünkü onlara göre ölüm, dostların kavuşmasına vesile 
olmaktadır. Ölüm Hz. Peygamber (sav)’in ifadelerinde dünya lezzetlerini kesen bir 
bıçağa benzetilirken (Tirmizi, Zühd, 4), ölümün tüm lezzetleri bertaraf eden bir yönü 
vardır ki bunun da; bir vuslata vesile olmasından ileri geldiği söylenebilir. Dolayısıyla 
mutasavvıflar ölümü metafizik boyutu itibariyle güzel görmüşler ve hatta “şeb-i arus” 
yani vuslat olarak değerlendirmişlerdir (Demirci, 1987, ss.92-94). Gazâlî (ö.1111); 
“Seven sevgilisi ile buluşacağı günü hiç hatırından çıkarmaz, bu yüzden arif devam-
lı ölümü hatırlar, çünkü ölüm sevgilisi ile buluşma anıdır.” demiştir (Gazâlî, C.IV, 
s.904). Nitekim Hz. Peygamber (sav)  vefat ederken  “Refîk-i Âla’”ya  yani yüce dosta 
ulaşmak üzere olduğunu ifade etmiştir (Buhârî, Meğâzî, 83-84). 

Allah dostları ölümü bir vuslat olarak telakki etmişler ve ölüme gülerek git-
mişlerdir. Hadis-i Şerifte; “Kim Allah’a kavuşmayı severse, Allah’da ona kavuşmayı 
sever. Kim Allah’a kavuşmaktan hoşlanmazsa, Allah’da ona kavuşmaktan hoşlan-
maz” (Müslim, Zikir, 14) buyrulmaktadır.  Dolayısıyla sûfîler Hakk’tan ayrı düşmeyi 
ölümden daha elim bir hadise olarak telakki etmişler (Kuşeyrî, 2003, s.111), bu ne-
denle halkın gözünde dalgın halleriyle ölümcül bir hastalığa tutulmuş izlenimi ver-
mişlerdir (Demirci, 1987, ss.92-94). Ölmeden evvel ölmek olarak tanımlanan bu iradi 
ölümde, kimi zaman öyle haller yaşanır ki; salik ölüm halinde olduğu gibi bedenini 
dahi hissetmeyecek derecede varlığını farkında olmayabilir (Kübra, 1996, s.345).  

Kelâbâzî’de Ölüm

Ölümün ve dünyanın geçiciliğini düşünmenin ve bunun üzerine inşâ edil-
miş bir muhasebenin insana önemli faydalar sağladığı bilinmektedir (Yalom, 2001, 

*  Yunus Emre’nin “Ölen hayvandürür aşıklar ölmez” ifadeleri de bu doğrultuda değerlendirilebilir. Bkz. Yunus 
Emre Divanı 
**  Arapçada mecazi olarak bir mükafatı yada cezayı tatmak anlamına gelen zevk için Türkçede bedensel 
yada ruhsal ihtiyacı karşılanması için lezzet kavramı kullanılmıştır. Tasavvufta ise zevk kavramı, seyr u 
sülûk yolunda kazanılan ahlâki ve mânevî gelişimle kalpte hâsıl olan ve mânâsı tattığı bilgiye dayalı bir hal 
olarak ifâde edilebilen zevk, mârifetullaha dâir hususiyettir.



155T D G A K

ss.260,261).* Bu noktaya dikkat çeken Gazâlî;  dünyaya harisçe sarılmayı, böyle bir im-
kandan mahrum kalmanın bir işareti olarak kabul etmiş, ölümden gaflete düşülmemesi 
gerektiğini ifade etmiştir (Gazâlî, C.IV, s.95 & İsmailoğlu, 2023). Kelâbâzî de “Allah’a 
güveniyoruz, en iyi vekil O’dur. Ve yalnız Allah’a bel bağlamışızdır,” deyiniz.”  hadisini 
bu doğrultuda şerh ederek Allah (cc)’a döndürülecek olan insanın yaptıklarını muhasebe 
etmesini,  amelleriyle ilgili bu muhasebeyi yaparken bu ölçüyü gözetmelerini ve Al-
lah’tan başka hiçbir şeye dayanmamaları gerektiğini söylemiştir (Kelâbâzî, 2020, s.140).

 Ölüm ve ölüm sonrası bazı haller hakkında bilgi veren Kelâbâzî, kişinin Allah’a 
kavuşmadan önce, Allah’ı kalbiyle müşâhede ederek, nefsini öldürmesi, nefsin lezzet-
lerini gidermesi gerektiğini ifade eder (Kelâbâzî, 2020, s.298). Zira   fenâ ve bekâ seyr 
u sülûkta ulaşılması hedeflenen  bir hal olduğundan, fenâda nefsini öldüren sûfî kendi 
iradesine göre değil, Allah (cc)’ın irâdesine göre amel etmeye başlar (Kelâbâzî, 1992, 
s.183). Ölmeden evvel ölme tecrübesi olarak da ifade edilen bu durumda kişi nefsani 
vasıflardan sıyrılarak, Kur’an’da belirtildiği üzere ölüyken dirilmiş insanlar içinde bir 
nurla aydınlanmıştır.** Müellefimiz,  fenâ halindeki tecrübe edilen bu zevk haline Hz. Yu-
suf (as)’un meclisinde bulunup ellerini kesen kadınların durumlarını örnek göstermiştir. 
Çünkü kadınlar Yusuf (as)’u temaşa halindeyken duydukları zevkten, ellerindeki acıyı 
hissetmemişlerdir (Kelâbâzî, 1992, s.187). Kelâbâzî  bunun bir nevi ölüm hali olduğunu 
vurgulamış, “Mümin Allah (cc)’ın rahmetinin fazlından dolayı, cehennemden çıkıp cen-
nete girmesine izin verilene kadar öldürülür.”(Müslim, İman, s.308; Ahmed b. Hanbel, 
Müsned, 11, 5/3) hadisini bu çerçevede değerlendirmiştir. Kelâbâzî’nin  ifadede geçen 
ölümü, ruhun bedenden ayrılması olan mevt olarak değil, bir vefat hali olarak yorumla-
dığı görülür. Bu doğrultuda uykunun ölüme benzetildiği ayetlere işaret ederek*** uykuda 
olan birinin de acısını unutup hissetmediğini hatırlatmıştır (Kelâbâzî, 1992, s.177).  

Diğer taraftan Kelâbâzî “Ben, yapmasını dilediğim hiçbir şey hakkında mü’mi-
nin ölümü karşısındaki tereddüdü gibi tereddüt etmedim. Fakat bunda, kulum ölüm-
den hoşlanmıyordu. Ben de, kuluma acı gelen şeyi sevmiyordum.” (Buhârî, Rikak, 
6502)  hadisine dikkat çekerek çok önemli bir tespitte bulunmuştur.  Burada geçen 
“Ölümü karşısındaki tereddüdü” ifadesini Kelâbâzî genel anlayıştan çok farklı şekil-
de yorumlamış, Hadis metnindeki “Raddede” kelimesini tekrar eden sebepler olarak 
görerek ve bunun; kulun ölümü hoş görmemesini izale etmek için ortaya çıkan bir 
takım hadiseler olduğunu belirtmiştir. Buna göre; kul ölümü hoş bakmayınca Allah 
*  Ölüm farkındalığı İnsanın hayatına derinlik ve lezzet katmasının ötesinde, ontolojik düzeyde tekamül 
ve özgürlüğüne zemin hazırlayan bir özelliğiyle de öne çıkmaktadır.  
**  el-En’am 6/122
***  el-En’am 6/60; ez-Zümer 39/42



156 T D G A K

onu değişik hallere sokar bu haller neticesinde kul kendi aczinin ve zayıflığının far-
kına varır. Ve yaşamış olduğu hayattan bıkar ve ölümü arzu eder. Kelâbâzî kulun 
ölümü arzu etmesi için kulun karşısına çıkan hususların muhtelif zamanlarda tekrar 
etmesine “Raddede” der (Kelâbâzî, 2020, s.45). Burada ölümün sevdirilmesi hadisesi 
sûfî anlayıştaki Yaratıcıya olan genel sevgiyi de ifade etmektedir. Çünkü ölüme sevgi 
ve iştiyakla yaklaşan sûfîler olmuştur. 

 Kelâbâzî bu doğrultuda Ta’arruf’unda bazı mutasavvıfların ölüm anlarında-
ki halleriyle ilgili örnekler vermiştir. Bu örneklerde Allah’ın sevdiği kullarının can-
larını kabzederken acı çektirmediğini bunun da ötesinde kabzın gerçekleşmesi için 
Allah’ın sevdiği kullarını ikna ettiğini ve ölüm halinin doğallığını görebilmekteyiz.* 

Ölüm genelde  dehşet verici bir vaka olarak görülürken,  tasavvuf tarihinin en önemli 
isimlerinden  olan Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî (ö.1273) onu “Şeb-i Arûs” düğün ge-
cesi olarak tasvir etmiştir. Ona göre ölüm tasavvuf yolunda giren kimsenin, hayatını 
güzelleştirip  mânâ katan bir lezzete dönüşmeye başlar (Topbaş, 2000, s.28). 

Kazzâz diye tanınan Ebû Hasan Ma’rûf anlatıyor: “Bir vadide yolculuk yapar-
ken, üzerinde yırtık bir abâ bulunan güzel yüzlü bir genç yanımıza geldi ve: “Burada 
ölebileceğim temiz bir yer var mıdır?”, diye sordu. Hayretler içinde: “Evet, var” de-
dik ve yakınımızda bulunan çeşmenin yanını gösterdik. Genç çeşmeye vardı, abdest 

*  Bu örneklerden biri kımıldayan ölüyle alakalı bir hikayedir. Kelâbâzî, İbrahim b. Şeybân’dan nakille 
şöyle anlatıyor: “Köyde iken yanımda bir genç bulunurdu. Bu genç ailesinden ayrılmış, mescidde kendisini 
ibadete ve taata vermişti. Adetâ ona âşık olmuştum. Bir gün hasta oldu. Ben de cuma namazını kılmak için 
kasabaya gitmiştim. Kasabaya gidince cumadan sonraki namazımı ve geceyi oradaki dostlarımın yanında 
geçirmek âdetim idi. O gün ikindiden sonra içime bir sıkıntı düştü. Yatsıdan sonra köye geldim. Genci 
sordum. “Rahatsız olduğunu zannediyoruz”, dediler. Yanına gittim, selâm verdim ve musafaha yaptım ama 
tam el sıkma anında ruhunu teslim etti. Gasl (yıkama) etme işini bizzat kendim yaptım, Naşına su dökerken 
yanlışlık yaptım. Eli elimde olduğu halde sağ yanına su koyacakken sol tarafına su döktüm. Genç, elini 
elimden çekti, hatta cenazenin üzerini örten şeyler bile yere düşmüştü. Yanımdakiler kendilerinden geçerek 
yere düştüler. Sonra genç gözlerini açarak bana baktı. Son derece korktum. Hemen cenaze namazını kılıp 
cesedi kabre indirdim. Yanlarını toprakla kapatmaya başladım. Bu sırada yüzünü açtım. O da gözlerini açtı 
ve dişleri görünecek kadar tebessüm etti. Üzerini düzledik ve toprakla kapattık.” Kelâbâzî,  Ta’arruf, s. 157.
Ölü halde konuşma ile ilgili bir hadise Hafs b. Yezid’den nakille şöylece zikredilir: “Rebi b. Haraş, “cennete 
mi yoksa cehenneme mi gireceğim” bunu öğrenmedikçe Allah’a yemin ederim ki gülmeyeceğim, demişti. 
Bundan sonra onun ölene kadar güldüğünü gören olmamıştr. Ölünce gözleri kapatılmış, üzeri örtülmüştü. 
Bazıları mezar kazmak, diğer bazıları kefen getirmek için gönderilmişlerdi. İbn Harâş diyor ki “İçimizde 
uzun gecelerde en fazla namaz kılan, sıcak günlerde en çok oruç tutan kardeşim Rebi’ idi. Allah rahmet 
eylesin. Halk cenazenin etrafında toplanmış otururken Rebî’ birden elbiseyi üzerinden attı ve etrafındakileri 
gülerek karşıladı”, Kardeşi İbn Harâş, ona; “Yoksa ölümden sonra hayatla mı karşılaşıyoruz?”, dedi. Rebi’; 
“Evet, öyle”, dedi: “Rabbımla görüştüm. Beni rıza ve memnuniyetle karşıladı, gazab etmedi. İpek ve ibri-
şimden elbiseler giydirdi. İş zannettiğinizden daha kolaydır, sakın gafil olmayın. Dostum Muhammed (s.) 
cenaze namazımı kılmak için bekliyor? Çabuk olun, çabuk!’ Rebî’ sözünü bitirince tıpkı suya atılan bir taş 
gibi ruhu bedeninden ayrıldı. Bu hadise, müminlerin annesi Hz. Aişe’ye ulaşınca: Benu Abes’in kardeşi! 
Allah’ın rahmeti onun üzerine olsun. Resûlüllah’ın şöyle dediğini işitmiştim: “Tabiinin en hayırlısı olan bir 
zat, ölümden sonra konuşacaktır.” Kelâbâzî, Ta’arruf, s. 157.



157T D G A K

aldı ve Allah’ın dilediği kadar namaz kıldı. Bir müddet genci bekledik. Fakat yanı-
mıza gelmediğini müşahede ettik. Kalktık, yanına vardık ama onu ölü olarak bul-
duk.”*(Kelâbâzî, 1992, s.157). Bunun gibi ölüm hadiselerine erken dönem sûfîlerin 
eserlerinde sıkça yer verildiği görülür. Sekerat halindeki bir sûfînin muradına vasıl 
olmanın verdiği lezzetle yanındakileri uzaklaştırması (Kuşeyri, 2003, s.422); vefatı 
yaklaşan dervişin vecd ve coşku haline bürünmesi( Serrac, 1996, s.215); hüzünlü bir 
yaşam sürmüş bir diğer sûfînin ölüm arefesinde gülmesi de bu hadiselere örnek olarak 
gösterilebilir (Kuşeyrî, 2003, s.420). 

Kelâbâzî, ölümle başlayıp dirilişe kadar devam eden ve dünyayla ahiret arasın-
da bir köprü mesabesinde kabul edilen berzah âlemi, diğer bir ifadeyle kabir hayatıyla 
ilgili olarak Hz. Peygamber (sav)’den varid olan haberleri olduğu gibi kabul edilmesi 
gerektiğini ifade etmiştir (Göktaş, 2008, s.378). Bu doğrultuda ruhun kabirdeki halleri 
ve kabir azabıyla ilgili söz konusu hadisleri aktaran müellefimiz  kabir azabı gören 
herkesin cehennemlik olmadığı yönünde görüş bildirmiştir (Göktaş, 2020, s.197). 

Kelâbâzî, müminin âhirette bir mahpusun hapishanede kalması gibi, cennet nimetle-
rinden ayrı düşmenin acısı olarak tarif ettiği cehennemi, tecrübe edeceğini belirtmiştir 
(Kelâbâzî, 2020, s.177). Aynı zamanda kıyamette kurulacak olan Mizân’ı kötülük ve 
iyiliklerin konulacağı bir terazi şeklinde betimlemesi, konuyla ilgili hadisleri sahih 
olarak kabul ettiğini göstermektedir (Göktaş, 2020, s.197). 

Kelâbâzî, ölümden sonra diriliş fikrini Kur’an-ı Kerîm âyetlerine göre ele alır ve 
bu konuda, inanan insanların dışındaki insanları âyetlere istinaden şöyle gruplandırır:  

1. Ölümden sonra dirilişi başlı başına inkâr edenler,**  

2. Ölümden sonra dirilişe zan üzeri bulunup, yakînen inanmayanlar,***

3. Ölümden sonra dirilişe iman eden, ama şirk üzere olanlar, Allah’a ortak 
koştukları nesnelerle birlikte ibadet edenler (Kelâbâzî, 2020, s.47).

Ölüm, kulun Rabbiyle buluşması demektir. Kişinin Rabbiyle buluşma anında 
nazar ve rahatlama olacaktır. Ölümü bir bayram olarak telakki eder (Kelâbâzî, 2020, 
s.70). Aslında, kâinatta her an bir ölüm ve diriliş yaşanmaktadır. “O, her an yeni bir 
iştedir.”****  âyeti de bu hususa vurgu yapmaktadır. Sonuç olarak, ölüm her insan için 
mukadderdir. Onun ne zaman geleceği ise meçhûldür. Onun için “Ölmeden önce öl-

*  Kelâbâzî, İbrahim b. Şeybân’dan nakille bir diğer hadisede: Kabre konan dervişin gülümsemesini,  Allah (cc)’a 
kavuşma arzusu ile yaşayıp öldüğünün bir işareti olarak zikretmiştir.
**  el-İsra, 17/49
***  el-Casiye, 45/32
****  er-Rahmân 55/29



158 T D G A K

meli”, yani ölüme her an hazır olmalıdır. 

	 Görülmektedir ki Kelâbâzî eserlerinde ölümle ilgili âyet ve hadislerden 
yola çıkarak konuyu ele almış, önemli tespitlerde bulunmuştur. Ontolojik mânâ-
da çıkmazda olan günümüz insanı, yaşadığı savrulmalardan dolayı bir referans 
noktasına ihtiyaç duymaktadır. Kelâbâzî’nin tespitleri bu açıdan değerlendirildiğinde 
oldukça önem arz etmektedir. Çünkü insanın yanı başında olup da yüzleşmekten 
kaçındığı ölüm gerçekliği, insana bir yolculuğun kapısını aralayacak ontolojik sırlar 
içermektedir. Kelâbâzî bu doğrultuda diğer mutasavvıfla gibi ölümün hayata değer 
katarak güzelleştiren yönüne vurgular yapmış,  ölüm hadisesinin sûfînin tasavvurunda 
nasıl şekillendiğini anlatmaya çalışmıştır.  

	 Kaynakça
Altıntaş, H. (1992). Erzurumlu İbrahim Hakkı, MEB. Yayınları.
Arabî M. (2007).  Futuhat Mekkiye. (E. Demirli, Çev.). Litera Yayıncılık.
Asım Efendi. (1973). Kâmus Tercümesi, Türkiye Yazma Eserler Kurumu.
Cebecioğlu, E. (2009) Tasavvuf  Terimleri ve Deyimler Sözlüğü, Ağaç Kitabevi.
Cürcani, S. Ş. (2004) (A. M. Tolun, Çev.) Ta’rifat Tasavvuf Terimleri Istılahları. Litera Yayıncılık.
Çelik, M. (2004). Kur’ân’da Ölümden Sonra Dirilişin Akli Temelleri. Diyanet İlmi Dergi. 

40(1), 41-62.
Demirci, M. (1987)  Mutasavvıflara Göre Ölüm. İslami Araştırmalar Dergisi, 3, 92-94.
Gazâli. (2012). İhyâ’u Ulûm’id-Dîn. (S. Gülle, Çev.). Huzur Yayınları.
Göktaş, V. (2020). Kelabazi ve Tasavvuf Anlayışı. Sonçağ Yayınları.
Göktaş, V. (2008). Hicri IV Asır Buhara’da Tasavvuf Kelâbâzî Örneği. Meydan Yayıncılık.
Manzur, İ. (2005). Lisânu’l Arab. 
İsmailoğlu, M. (2023) Sûfî Tecrübede Ölüm Tasavvuru: Gazâlî Örneği. [Doktora tezi, Ankara 

Ünivesitesi]. 
Kelâbâzî, (2020) Bahru’l-fevâid. (V. Göktaş, Çev.). Sonçağ Yayınları.
Kelâbâzî, (1992). Doğuş Dervrinde Tasavvuf Ta’arruf. ( S, Uludağ, Çev.). Dergah Yayınları.
Kübra, N. (1996) Usûlu Aşere. (M. Kara, Çev.). Dergah Yayınları. 
Kuşeyri, A. (2003). Kuşeyri Risalesi. (S. Uludağ, Çev.). Dergah Yayınları. 
May, T. (2019). Ölüm Felsefi Bir Deneme. (E. Keser, Çev.). Say Yayınları.
Platon. (2017) Sokrates’in Savunması. (A. Çokona, Çev.). Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları.
Serrac, el-Lüma’, çev.: Hasan Kamil Yılmaz, İstanbul 1996
Tatçı, M. (1990). Yunus Emre Divanı (İnceleme). Kültür Bakanlığı Yayınları.
Yalom, I. (2001) Varoluşçu Psikoterapi, (Z. A. Babayiğit, Çev.). Kabalcı Yayınevi.



159T D G A K

MÂVERÂÜNNEHIR BÖLGESI BAĞLAMINDA TE’VILÂT’UL 
KUR’ÂN ADLI TEFSIRDE KIRAATLERIN TEVCIHI

Sümeyye AYSU*  

Özet

Te’vilâtü’l-Kur’ân adlı eser tefsir tarihinde tedvîn faaliyetlerinin telif edilmeye baş-
landığı bir dönemde kaleme alınmıştır. Te’vîlâtü’l-Kur’ân, dirayet tefsiri usulü ile ele alınmış 
olmasına rağmen rivayetlerden de istifade eden tefsir, yazıldığı dönemden itibaren birçok farklı 
açıdan incelenmiş ve üzerinde araştırmalar yapılmıştır. Bu çalışmamızın maksadı ehl-i sünnet 
itikadının mezhep imamlarından biri olan belağat, kelâm, fıkıh ve aynı zamanda ilk dönem 
müfessirlerden olup önemli eserler kaleme alan Mâtürîdî’nin (ö. 333/944) Te’vîlâtü’l-Kur’ân 
adlı eserinde kıraatleri ele alış biçimini tespit etmektir. Bununla birlikte Mâtürîdî, bu tespiti 
yaparken kıraat farklılıklarından hangi ölçüde istifade ettiği ve bu kıraat farklılıklarından 
bahsederken uyguladığı yöntem ve usuller izaha kavuşturulmaya çalışılacaktır. Müfessir, 
kıraatleri aktarırken kendine has bir yöntem takip etmiştir. Bununla birlikte tefsirin yazıldığı 
dönemde kıraatler henüz tam anlamıyla sahih ve şâz gibi bir tasnifle sistemleşmediği için bütün 
kıraatlerden nakillerde bulunduğunu da belirtmemiz yerinde olacaktır. Bu anlamda müfessir 
kimi zaman sahih kimi zaman da şâz rivayetleri nakletmiştir. Ayetin tefsirini desteklemek için 
de kıraat vücuhatından istifade eden müfessir, kıraatin tefsirle ilişkisi bağlamında kıraatlere 
yer vermiş ve bu okuyuşların ayetlerin yorumlanmasına olan katkısına değinmiştir. Mâtürî-
dî ayetleri açıklarken kimi zaman da sahabe kıraatlerine yer vermiş, kıraat farklılıkları konu-
sunda sahabe mushaflarına sıkça atıfta bulunmuştur. Sahabeye nisbet edilen kıraatlerin tefsir 
için önemli olduğunu aktarmıştır. Yine müfessir, fıkhî konuları izah ederken veya açıklamasını 
yaptığı kıraat vecihlerinde kabul gördüğü manayı delillendirirken kıraatlere yer vermeyi de 
ihmal etmemiştir. Aktardığı rivayetlerde yer yer isim veren müfessirin isim belirtmeden yaptığı 
nakiller de söz konusudur. Bahsettiğimiz bu hususları öncelikle Te’vîlâtü’l-Kur’ân’ın özellikle 
kıraatlerle ilgili nakil ve izahatlarına yer verdikten sonra, konu ile ilgili yapılan araştırmalardan 
nakillerle birlikte makalemizde ele alıp incelemeye çalışacağız.

Anahtar Kelimeler: Kıraat, Tefsir, Kur’an, Mâtürîdî, Te’vîlât

*  Arş. Gör., Sümeyye Aysu, Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Türkiye, sumeyyeaysu@aybu.
edu.tr , Orcid: 0000-0003-4786-0203.



160 T D G A K

The Preferring Of Qira’at İn The Tafsir Te’vilat Al-Qur’an İn The 
Context Of Maveünnehir Region

Abstract

The work Te’vilat al-Qur’an was written during a period when the activities of compi-
ling tafsirs began in the history of exegesis. Although Te’vilat al-Qur’an was approached with 
the method of dirayat tafsir, it also benefited from riwayat (narrations). Since the time of its 
writing, this tafsir has been examined from various perspectives and has been the subject of 
research. The aim of this study is to identify how one of the great imams of Ahl al-Sunnah be-
lief, al-Maturidi (d. 333/944), who was a scholar of rhetoric, theology, jurisprudence, and also 
one of the early exegetes who wrote important works, dealt with qira’at in his work Te’vilat 
al-Qur’an. Furthermore, it will be explored to what extent al-Maturidi benefited from the diffe-
rences in qira’at and the method and techniques he applied while discussing these differences. 
The exegete followed a unique method when transmitting the qira’at. However, since at the 
time the tafsir was written, qira’at had not yet been fully systematized in terms of categorizing 
them into sahih (authentic) and shaz (rare or anomalous) categories, it would be appropriate 
to note that he cited all qira’at. In this sense, the exegete sometimes transmitted authentic and 
sometimes anomalous narrations. To support the exegesis of the verses, the exegete benefited 
from the different readings (qira’at) and mentioned the contributions of these readings to the 
interpretation of the verses. Al-Maturidi, while explaining the verses, sometimes referred to the 
qira’at of the Companions and frequently made references to the codices of the Companions 
regarding the differences in qira’at. He emphasized the importance of the qira’at attributed to 
the Companions for tafsir. Occasionally, the exegete also referred to qira’at while explaining 
juristic issues or when supporting the accepted meaning in the qira’at he explained. In his nar-
rations, sometimes he mentioned names, while at other times, he transmitted narrations without 
specifying names. We will address and analyze these issues in our article, primarily by focusing 
on the narrations and explanations related to qira’at in Te’vilat al-Qur’an and later in the rese-
arch done on the topic.

Keywords: Qira’at, Tafsir, Qur’an, Maturidi, Te’vilat.



161T D G A K

GİRİŞ

Kelâmullah, ümmi bir peygambere ve ekseriyetle okuma yazma bilmeyen bir 
kavme nazil olmuştur. Kur’ân-ı Kerîm, Allah’ın kelâmı olması bakımından mucizevî 
bir niteliğe sahiptir. Bu yönüyle hem nüzul sürecinde hem de nüzulünden sonraki 
dönemlerde izaha gerek duyulmuştur. Kur’ân’ın açıklanması görevi Cenâb-ı Hak ta-
rafından Hz. Peygamber’e verilmiştir. Hz. Peygamber, Kur’an’ın ayetlerinin çoğunu 
tefsir etmiş ancak tamamını nihai bir açıklığa kavuşturmamıştır. Bu durum, kıyamete 
kadar Kur’ân’ın muhtevasına çeşitli yorumlar yapılarak tefsir edilmesini mümkün kıl-
mıştır. Bu anlamda Kur’ân’ın anlaşılmasında önemli bir yere sahip olan kıraat ilmi, 
tefsir ilmiyle doğrudan ilişkilidir. 

Ayetlerin anlaşılması için kıraat farklılıklarına dayanarak tefsir etmeye çalış-
mak oldukça önem arz etmektedir. Kıraatlerden her biri, aynı lafızdan farklı mânâların 
ulaşılmasına imkân vermesinin yanında bazı kapalı kalan lafızların açıklığa kavuştu-
rulmasına da yardımda bulunmuştur. Ayetlerin anlamlandırılmasında kıraat farklı-
lıklarına dayanmak hem dilsel hem de anlam boyutunda ciddi katkılar sunmaktadır 
(Çetin, 2012, s. 89-90; Karaçam, 2013, s. 127-129). Bu noktada kıraat farklılıklarını 
tefsir sürecine etkin biçimde dâhil eden müfessirlerden biri de Ebû Mansûr el-Mâtürî-
dî es-Semerkandî’dir (ö. 333/944) (Kırca, 1999, s. 3/285). Mâtûrîdî’nin bu tefsiri, tef-
sir alanına bırakmış olduğu en büyük eserlerinden biri Te’vîlâtü’l-Kur’ân’dır. Te’vi-
lâtü’l-Kur’ân tefsir tarihinin “Tedvin Devri”ne ait müstakil dirayet tefsirlerindendir.  

Bu çalışmada, Mâtürîdî’nin söz konusu eserinde kıraatleri ele alırken benimsediği 
yöntem, seçilen başlıklar çerçevesinde analiz edilecektir. Mâtüridi tefsirinde, kıraatler 
nakledilirken kullanılan kalıplar, kıraatlerin biçimsel yönü ve bilhassa tefsir amaçlı kul-
lanılışı üzerinde durulmuştur. Ayrıca, Mâtürîdî’nin kıraat yaklaşımlarının farklı örnekler 
üzerinden tahliline geçilecektir. Şimdi, Mâtürîdî’nin yorumlarına etki eden kıraat yak-
laşımlarını, farklı örnekler üzerinden ele alarak kıraatlerle ilgili nakillerinde izlediği me-
todu, derlediğimiz başlıklar üzerinden izah etmek istiyoruz.

1. Mâtürîdî’nin Kıraatlerden Yararlanma Yöntemi 

1.1. Sahabe Mushaflarına Sıkça Atıflarda Bulunması 

İmam Mâtürîdî, Teʾvîlâtü’l-Kur’ân adlı tefsirinde kıraat farklılıklarını yorumun 
vazgeçilmez bir unsuru olarak görmüş, özellikle sahabe mushaflarına sıklıkla atıfta 
bulunmuştur. Ayetlerin izahında sahabi okuyuşlarından destek alan müfessir bu 
okuyuş vecihlerini ayetlerin tevilinde kullanmaktadır. Onun anlayışında, sahabîlerin 



162 T D G A K

okuyuşları, ayetlerin tefsirinde önemli bir veri kaynağıdır. Çünkü ayetin manasını en 
iyi bilenler Hz. Peygamber’den sonra gelen sahabedir. Onlar ayetin tefsirini bizzat 
Hz. Peygamber’den alarak öğrendiklerini kaynaklar bildirmektedir. Bununla birlikte 
sahabîlere nispet edilen bu tür kıraatler daha çok tefsir kabilindedir. Bilhassa, İbn 
Mes’ud, İbn Abbas, Übeyy b. Ka’b ve Peygamberimizin (sav) kıymetli eşleri Hz. 
Hafsa ve Hz. Aişe’nin mushaflarından aktarılan nakilleri görmekteyiz. Mâtürîdî, sa-
habeye nispet edilen kıraatleri sıklıkla “fî ḥarfi İbn Mesʿûd”, “fî ḥarfi Hafṣa”, “fî ḥarfi 
Übeyy” gibi ifadelerle aktarmakta; bazen ise “fî baʿḍi’l-ḥurûf” gibi umumî ibareler 
kullanarak isnat belirtmeksizin nakilde bulunmaktadır (Özdeş, 2003, s. 182).

Örnek olarak, Bakara suresi 61. ayetinde  ۜۜمِِنْْ بَقَْْلِِهََا وََقِِ�ثَّٓآئِِهََا وََفُوُمِِهََا وََعََدَسَِِهََا وََبَصَََلِِهََا….. 
geçen  فُوُمِِهََا (fûmihâ) lafzıyla kelimesi ile ilgili birbirinde farklı vecihleri aktardıktan 
sonra bu kelimenin Abdullah b. Mes‘ûd’un  kıraatinde ve Abdullah b. Mes‘ûd’un 
kıraatinde  سُُومِِهََا (sûmihâ) şeklinde yer aldığını belirtir (Mâtürîdî, 2005, s. 1/225). 
Mâtûrîdî, İbn Mes’ûd’un söz konusu bu  okuyuşuna bir anlamda ifadenin kolay an-
lamlandırılmasını sağlamak ve kelimedeki ihtilafı ortadan kaldırmak sebebiyle baş-
vurmaktadır. Ferrâ ve Taberî ise her iki lafzın (fûmihâ ve sûmihâ) ses çıkış yerleri 
itibariyle benzerliğine dikkat çekmişlerdir. Her iki alim de sûmihâ ifadesindeki ث (se) 
harfiyle fûmihâ ifadesindeki ف (fe) harfinin seslerinin çıkış yerlerindeki benzerlikten 
bahsetmektedirler (Ferrâ, 1983, s. 1/41; Taberî, 1971, s. 2/18-19; Kurtubî, 1996, s. 
1/277; Zemahşerî, 1977, s. 1/284). İbn Mes’ûd’a atfedilen bu kıraat kaynaklarda şâzz 
bir kıraat olarak yer almaktadır. Şâzz kıraatlere dair müfessirin verdiği örneklere (Ba-
kara 1/104, Hakka 69/9, Nisa 4/148) bakıldığında şâzz kavramının yoruma olan etki-
sini ön plana alarak, anlam bakımından yoruma katkısını değerlendirmek amacıyla bu 
yola başvurmuş olduğu söylenebilir. Başka bir deyişle bu tür kıraatler şâzz (alışılmışın 
dışında) olarak değerlendirilmekte olup, Mâtürîdî’nin bu okuyuşlara yer vermesinin, 
tefsire anlam katmak ve yorum alanını genişletmek amacı taşıdığı anlaşılmaktadır 
(Satbyaldiev, 2014, s. 141-143). 

1.2. Müdrec Kıraatlere Yer Vermesi

Mâtürîdî’nin tefsirinde başvurduğu ilk kaynaklar arasında, sahabe ve esbâb-ı 
nüzulün bulunduğunu söylemiştik. Bununla birlikte sahabeden nakledilen kıraatler 
daha çok mana ekseninde değerlendirilmiştir. Sahabenin, mushaflarına açıklayıcı not-
lar düşmesiyle ortaya çıkan bu tür kıraatler, zamanla “müdrec” ya da “tefsirî” kıraatler 
olarak isimlendirilmiştir. Mâtürîdî, bu okuyuşları, ayetlerin mana yönünü güçlendir-
mek ve açıklamak için önemli bir kaynak olarak değerlendirmiştir. İmam Mâtürî-



163T D G A K

dî’nin tefsirinde dikkat çeken bir diğer husus ise müdrec kıraatlere yer vermesidir. 
Müfessirimizin çokça istifade ettiği ve tefsirinde birçok örneklerine ( Bakara 1/240, 
Nisa 4/135, Rûm 30/52, Zümer 39/7) yer verdiği müdrec kıraate örnek olarak Nisa 
suresi 142. ayette “ ”ََنََ النَّاَس اؤُ۫�۫  ‘‘ İnsanlara gösteriş yaparlar” ifadesini Hz. Hafsa“  يُ�رَٓٓ
نََ النَّاَسََ اؤُ۫�۫  insanlara gösteriş yaparlar ve onların kalbindekini“ ’’لقوبهم  يف ما يعلم  والله يُ�رَٓٓ
Allah bilir” şeklinde kıraat etmiştir ( Mâtûrîdî, 2005, s.  4/83). 

Başka bir örnek Ankebut suresinin 45. Ayetinde ِۜر�ۜ اءِِ وََالْْمُُنْْكََ  اِِنََّ الصََّلٰٰوةََ تَنَْْهٰٰى عََنِِ الْْفَحَْْ�شَٓٓ
– ‘‘Muhakkak ki, namaz, hayâsızlıktan ve kötülükten alıkoyar.’’ mealindeki ayetin, 
Bakara suresinin 238. ayeti olan ََقَ اَنِِت۪۪ين � ‘�Na‘‘ – حََافِِظُُواعََ لَىَ الصََّلَوَََاتِِ وََالصََّلٰٰوةِِ الْْوُُسْْطٰٰى وََقُوُمُُوا لِلّٰهِ�
mazlara ve orta namaza devam edin; gönülden boyun eğerek Allah için namaza du-
run.’’ ayetiyle bağlantılı olarak anlaşılması gerektiğini ifade eden Mâtürîdî, kişi beş 
vakit namazı kıldığı ve hiç aksatmadığı zaman namazların onu koruduğunu dile geti-
rir.  Bu görüşü teyit için ibn Mesud’un kıraatinde geçen “نإ اللاصة تعمر بالمعروف و نتهى 
عن الشحفاء و الكنمر ” ibaresi, ayet metninde ilave edilen kıraati kendi görüşünü destekle�”
diği için bu rivayeti nakletmektedir (Mâtûrîdî, 2005, s. 2/120, 11/128).

1.3. Sarf ve Nahiv Kurallarından Delil Getirmesi 

Arapça’nın kıraat ile ilişkisi her zaman gündemde olan bir konudur.  Kıraat 
vecihleri ile Arap dili ve edebiyatı arasında önemli bir bağlantı vardır. Allah kelamının 
yedi harf üzere okunmasına verilen ruhsat daha çok Kuran’ı Kerim’in kelimeleri ile il-
gilidir. Söz konusu bu okuyuşları Mâtürîdî açıklarken yalnızca rivayetlere değil, Arap 
dili ilimlerine de başvurmuştur. Nahiv ve sarf kuralları çerçevesinde kıraat farklılık-
larını değerlendirmiş, bu vesileyle okuyuşların anlam katmanlarını dilsel düzlemde 
izah etmeye çalışmıştır.

Arapça’da fiilin kökündeki değişiklik konusunda bazı ifadelerin iskeletinde 
değişiklikler mevcuttur. Bu hususa Mâtûrîdî’nin değerlendirdiği çeşitli okuyuş örnek-
leleri vardır. Buna örnek olarak Bakara suresi 259. ayette geçen  نُنُْْشِِزُُهََا  kelimesinde 
geçen ze ‘nin ra ile  نُنُْْشِِرُُهََا  şeklinde okunuşunu nakleder. Müfessir, “yükselmek ve üst 
üste inşa etmek’’ manasına  gelen  نُنُْْشِِزُُهََا   kelimesinin “hayat vermek, can vermek” 
manasına gelen  نُنُْْشِِرُُهََا şeklinde okunduğu bunların en-neşr kelimesinden türemiş ol�k
duğunu ifade etmektedir (Mâtûrîdî, 2005, s. 2/172). Başka bir örnek ise; Zilzal su-
resinin birinci ayetinde geçen (bk; Satıbaldiev, 2018, s. 33-37) زِِلْْزََالَهَََا  lafzı زََلْْزََالَهَََا a 
şeklinde tilavet edilmiştir (İbn Haleveyh, s. 177; el-Hatib, s. 10/533). Zeccac ise  bu 
fiilin mastarının kesralı yani َََزِِلْْزََالَه olması sebebiyle  َََزََلْْزََالَه şeklindeki okuyuş biçiminin 
sahih olmadığını nakletmektedir (Zeccac, 1988, s. 5/351). Mâtürîdî iseزِِلْْزََالَهَََا  lafzının 



164 T D G A K

 şeklinde okunmasının dilsel biçimde tahlilini yapmıştır. Ona göre bu kelime زََلْْزََالَهَََا
Kur’an-ı Kerim’de daha çok زِِلْْزََالَهَََا   şeklinde kesralı olarak okunmuş ve زََلْْزََالَهَََا  biçi� 
minde yer almasını nadirat olarak değerlendirmiştir (Mâtûrîdî, 2005, s. 17/296; Ayrıca 
bk; Satbyaldiev, 2018, s. 33-37).

1.4. Kıraatler Arasında Tercihte Bulunması 

Kur’an’ın ifade ettiği manaları izaha kavuşturmaya çalışan bir müfessirin kı-
raat tercihlerinde takip ettiği yöntemi birbirinden farklılık arzedebilir. Kur’an’da kas-
tedilen anlama en uygun kıraati bulmaya çalışan müfessir (Temel, 2017, s. 174), be-
lirlediği bazı ölçütler çerçevesinde kıraatlerden ihtiyar etmektedir. Mâtûrîdî tefsirinde 
kıraatleri ele alırken bazen ayetin manasına uygun bulduğu kıraat farklılığını tercih 
etmiştir. Bazen de tercih yapan alimleri tercihlerini temellendirdikleri durumdan ötürü 
eleştirmektedir.

Aynı zamanda bazı alimlerin tercihlerini, temellendirmelerini eleştirmekte ve 
tenkit etmektedir. Bu anlamda kıraatleri tercih konusunda Mâtürîdî’nin çoğunluk-
la naklettiği kıraat vecihleri arasında tercihte bulunduğunu görmekteyiz.  Kıraatler 
arasında tercihlerde bulunurken rivayetleri, sahabi ve bilginlerin kıraatle ilgili değer-
lendirmelerini ve kıraatin anlam bakımından ayetle uygunluğunu dikkate almakla 
birlikte (Satbyaldiev, 2018, s. 31), anlam bakımından ayete daha uygun bulduğu oku-
yuşu tercih ettiğini ve bu bağlamda “akvâ” (daha güçlü) (Mâtûrîdî, 2005, s. 8/510), 
“akrabu” (mana yönüyle daha yakın) (Mâtûrîdî, 2005, s. 1/323, 366) gibi ifadelerle 
gerekçelerini belirtmektedir.  Bununla birlikt  e ‘‘karae el-âmmetu’’ (Mâtûrîdî, 2005, 
s. 6/160, 13/223, bk; قرأ العةم), “kıraetu’l âmme’’ (Mâtûrîdî, 2005, s. 12/69, قراءة العام) 
gibi ifade kalıplarını da kullanmaktadır. Müfessir tercih konusunda tüm okuyuşun 
mana açısından mantık boyutu itibariyle uyumlu olmayan yönüne temas ederek akli 
yönteme müracaat etmektedir.  

Örnek olarak, Yasin suresi 14. ayette bulunanَزّْْزَّنَا  �kelimesinin şeddeli ve şek  فَعََ
linde şeddesiz okunuşu verilebilir (Mücahid, 1972, s. 539; Dani, 1984, s. 183; Satb-
yaldiev, 2018, s. 40). İmam Asım َفَعََزَََزْْنَا   şeklinde şeddesiz formunda okurken cumhur 
kurra ise َزّْْزَّنَا  ,şeklinde şeddeli olarak okumuşlardır (Mücahid, 1972, s. 539; Dani فَعََ
1984, s. 183). Mâtûrîdî’ye göre ise, َفَعََزَََزْْنَا  şeklindeki kıraatte anlam “biz galip geldik” 
manası verilmektedir. Halbuki ölülerin galip gelmesi akla/mantığa aykırı olduğunu 
belirtmekte ve bu sebeple şeddeli kıraatin anlam yönüyle daha isabetli olduğunu sa-
vunmaktadır. Dolayısıyla Mâtûrîdî, okuyuşunun mana boyutuyla daha kuvvetli oldu-
ğu görüşündedir (Mâtûrîdî, 2005, s. 12/69).



165T D G A K

Tercihte bulunduğu kadar, Mâtürîdî’nin bazı yerlerde tercihte bulunmadığını 
da görmekteyiz. Kasas suresinde 48.ayeti kerimede ۠۠اُوُ۫۫تِِيََ مُُوسٰٰى مِِنْْ قَبَْْ�لُۚۚ قَاَلُوُا سِِحْْرََانِِ تَظَََاهََرََا 
كََافِِرُُنََو بِِكُُلٍّ�ٍ  اِِنَّاَ  سََاحِِرََانِِ  kelimesinin   سِِحْْرََانِِ  ibaresinin bulunan وََقَاَ�لُٓٓوا     şeklinde okun� 
duğunu belirtmektedir. Müfessire göre  ِِسََاحِِرََان  ifadesi Hz. Musa ve Hz. Harun’u 
kastetmektedir. Ona göre kimilerinin bu kelimedeki kastının Hz. Harun yerine Hz. 
Muhammed’in kastedildiğini kimileri ise Hz. İsa ve Hz. Muhammed’e mukabil gel-
diği görüşünü nakletmektedir. Müfessir bu rivayetten sonra  ِِسِِحْْرََان ile kastedilenin iki 
kitap olduğunu ifade etmekle birlikte bazıları bu kitapların İncil ile Tevrat, bazıları ise 
Kur’ân ile Tevrat olduğu kanaatindedir. 

Bu değerlendirmeler perspektifinde imam Mâtûrîdî iki kıraat vechinden birinin 
tercih edilmesinin zorunlu olmadığını ifade eder (Mâtûrîdî, 2005, s. 11/49-50). Çünkü 
iki okuyuşun doğruluk cihetinde birbirinden ayrı bir durumu yoktur. Mana bakımın-
dan benzer mesafededir. Bu anlamda Mâtürîdî’ye göre her iki okuyuştan birinin ihtiyar 
edilmesi hatalı addedilmektedir. Çünkü okuyuşlar iki ayet olduğu göz önüne alınırsa iki 
ayetten birini tercih etmek uygun olmamaktadır (Satbyaldiev, 2014, s. 106).

1.5. Kıraati Başka Kıraatle İzah Etmesi

Müfessirlerin kıraat ihtilaflarını naklederken dikkat ettikleri başka bir husus 
ise bir kıraatin başka bir kıraatle izah edilmeye çalışılmasıdır. İmam Mâtürîdî de tef-
sirinde bu hususta birçok rivayete yer vermiştir. Bu anlamda, konuyu iki başlıkta in-
celeyebiliriz.

1. Sahih Kıraati Sahih Kıraatle Açıklaması 

Bu kısımda örnek olarak, Tevbe suresi 90. Ayeti kerimede, َْْع رُُنََومِِ نََ ا�لْاَ اءََ الْْمُُعَذَِّ�ِ �جَٓٓ
‘�Bedevîlerden mazeret ileri sürenler kendilerine izin verilmesi için gel‘‘ رََابِِلِِ يُؤُْْذَنَََلَ هَُُمْْ
diler..’’ ibaresindeki رُُنََو  kelimesini İmam Mâtürîdî bu şekilde okunduğu takdirde الْْمُُعَذَِّ�ِ
“suçun mazereti yok” anlamına geldiğini ifade etmektedir. Bu lafız İbn Abbas’tan 
gelen rivayete göre ise  المُُعْْذَرَُُنََو  şeklinde okunmuştur (el-Cezerî, 2000, 246; İbn Ha� 
laveyh, s. 59). Bu okuyuş ise “yapılan yanlışın özrü var” anlamına gelmektedir. Mü-
fessirimiz, رُُنو الْْمُُعَذَِّ�ِ  şeklindeki okuyuşun tavsiye edilmediğini dair nakillerde (Satbyal� 
diev, 2014, s. 122) bulunur (Mâtûrîdî, 2005, s. 6/430). Mâtürîdî bu kısımda mazereti 
olan ile mazeretli olmayan kişinin halinin birbirine zıt olduğuna dikkat çekmektedir. 
Zaman dilimi olarak aynı olsa da tevil birbirinden tamamen farklıdır. Müfessire göre 
bu iki okuma şekli farklı okuyuş kategorine dahil olması sebebiyle iki ayrı ayettir 
(Mâtûrîdî, 2005, s. 6/431).



166 T D G A K

2. Şâzz Kıraati Sahih Kıraatle Açıklaması 

Şâz kavramı terminoloji itibariyle Arap dili ve hadis ilmine ait bir kavram ola-
rak bilinse de zaman içerisinde bazı anlam değişikliğine uğramış bir kavram olarak 
ifade edilmektedir (Dağ, 2012, s. 86). İmam Mâtürîdî’de, görüşünü destekleyeceğini 
düşündüğü konularda şâz kıraatlerden yararlanmaktadır (Sağlam, 2020, s. 240).

Örnek olarak, Nisa suresi 31. ayette geçen ْْعََنْْكُُم نُكََُفِّ�ِرْْ  عََنْْهُُ  تُنُْْهََوْْنََ  مََا  كََ�بَٓٓائِِرََ  تَجَْْتَنَِِبُوُا   اِِنْْ 
 Eğer size yasaklanan büyük günahlardan kaçınırsanız sizin‘‘  سََيِّ�ِـَٔاَتِِكُُمْْ وََنُدُْْخِِلْْكُُمْْ مُُدْْخََالًا كََرٖٖمًًيا
küçük günahlarınızı örteriz ve sizi değerli bir yere koyarız.’’ Ayetinde geçen اِِنْْ تَجَْْتَنَِِبُوُا 
 .şeklinde okunmaktadır نإ تجنتبوا كبائر ما نتهون عهن ibaresi başka kıraatlerde  كََ�بَٓٓائِِرََ مََا تُنُْْهََوْْنََ
Böylelikle müfessir, ‘‘kebair’’ kelimesi ile şirk olan kebairi kastetmiş olabilme ihti-
malinden ötürü kendi tercihini destekleme yolunda, şaz kıraatlerden birini nakletmek-
tedir (Mâtûrîdî, 2005, s. 3/187).

SONUÇ

Bu çalışma, Mâtürîdî’nin Te’vîlâtü’l-Kur’ân adlı tefsirinde kıraat farklılıkları-
nı ele alış biçimini çok yönlü olarak incelemiş ve onun bu bağlamdaki özgün metodu-
nu ortaya koymayı hedeflemiştir. Mâtürîdî, kıraatleri yalnızca lafız farklılıkları olarak 
değil, aynı zamanda tefsirî anlamı derinleştiren önemli unsurlar olarak değerlendir-
miştir. Onun tefsirinde, sahabe mushaflarına yaptığı yoğun atıflar, müdrec kıraatlere 
verdiği yer, sarf ve nahiv kurallarıyla kıraatleri açıklaması ve kimi zaman kıraatler 
arasında tercihte bulunurken uyguladığı aklî ve mantıkî yaklaşımlar, onun metodunun 
çok katmanlı olduğunu göstermektedir.

Mâtürîdî’nin kıraat tercihlerindeki tutumu, katı bir doğruluktan ziyade anlamın tef-
sirî derinliği ile ilgilidir. Bazı durumlarda şâz kıraatleri de anlamı destekleyici bir unsur 
olarak değerlendirmesi, onun dilsel çeşitliliğe ve yorum farklılıklarına açık bir tefsir anla-
yışını benimsediğini göstermektedir. Ayrıca sahih kıraatleri birbiriyle açıklaması yahut şâz 
kıraatleri sahih kıraat bağlamında yorumlaması, onu klasik dönem müfessirleri arasında 
sistematik dilsel çözümleme yöntemi kullanan bir müfessir olarak öne çıkarmaktadır.

Mâtürîdî’nin kıraat yaklaşımı, yalnızca lafızların tefsirdeki işlevini değil, aynı 
zamanda Maveraünnehir bölgesinin ilmi geleneğinde gelişen rasyonel düşünceyle ne 
derece bütünleştiğini de göstermektedir. Onun yöntemi, hem nakle hem de akla dayalı, 
hem geleneğe bağlı hem de bağımsız bir tefsir anlayışını temsil etmektedir. Bu yönüyle 
Mâtürîdî, kıraat farklılıklarını bir ihtilaf unsuru olarak değil, tefsirin zenginliği ve derin-
liği için bir imkân olarak gören yaklaşımıyla sonraki tefsir geleneğine de yön vermiştir.



167T D G A K

KAYNAKÇA 
Çetin, A. (2012). Kıraatların Tefsire Etkisi. Ensar Yayınları. 
Dağ, M. (2012). “Kıraat Terimlerindeki Anlam Kırılmaları: Şâz Kavramı Örneği”. Tarihten 

Günümüze Kıraat İlmi Sempozyumu (s. 85-112). Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları.
Dani, Ebû Amr Osman b. Saîd. (1984). et-Teysir fi’l-Kiraati’s-Sebʿ. Dâru’l-Kutubu’l-Arabî. 
el-Hatib. Müʿcemü’l-Kıraat. (ts). Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye.
el-Mâtürîdî, Ebû Mansûr. (2005). Teʾ vîlâtü’l-Kurʾ ân. thk. Ahmet Vanlıoğlu. Dâru’l-Mîzân. 
et-Taberî, Ebû Caʿ fer Muhammed b. Cerîr. (1971). Câmiʿ u’l-Beyân ʿan Teʾ vîli Âyi’l-Kurʾ ân. 

Dâru’l-Kütübi’l-ʿ İlmiyye, 
İbn Halaveyh. (ts). Şevâzzü’l-Kurʾ ân. Mektebetü’l-Mütenebbî.
İbn el-Cezerî ed-Dımeşkî, Şehabeddin Ebû Bekr Ahmed b. Muhammed. (2000). Şerhu Tayyi-

bati’n-Neşri fî Kıraati’l-Aşr. Dâru’l-Kutubi’l-ʿ İlmiyye.
Karaçam, İ. (2013). Kıraat İlminin Kur’ân Tefsirindeki Yeri ve Mütevâtir Kıraatların Yorum 

Farklılıklarına Etkisi. Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları. 
Kırca, C. (1999). “Ebu Mansûr Mâtürîdî’nin Tefsir ve Te’vîl Anlayışı”. Erciyes Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 3 (2), 51-70.
Mücahid. (1972). Kitâbü’s-Sebʿ fi’l-Kıraât. thk. Şevkî Dayf. Dâru’l-Maârif.
Satbyaldiev, A. (2014). Mâtürîdî’nin Teʾ vîlâtü’l-Kurʾ ân’ında Kıraat. Ankara Üniversitesi Sos-

yal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi.
Satıbaldiev, A. (2018). “Mâtürîdî’nin Kıraatleri Tercih Yöntemi”. Disiplinlerarası Sosyal Bi-

limler Dergisi (4), 33-37.
Sağlam, M. (2020). “Teʾvîlâtü’l-Kurʾân’da Kıraat Farklılıkları ve Yoruma Etkisi”. Umde Dini 

Tetkikler Dergisi 3 (2), 223-246.
Temel, A. (2017). Dilbilimsel Tefsirlerde Kıraatlere Yaklaşım. Ankara Okulu Yayınları.
Zeccâc, Ebû İshâk İbrâhîm b. es-Serrî. (1988). Meʿ ânî’l-Kurʾ ân ve İʿrâbuhû. thk. Abdülcelîl 

Abdurrahman Mahmud. Âlemü’l-Kütüb.
Zemahşerî, Ebu’l-Kâsım Mahmud b. Ömer. (1977). el-Keşşâf an-Hakâiki’t-Tenzîl ve ʿUyû-

ni’l-Ekâvîl. Dâru’l-Fikr.



168 T D G A K






